HARMONI DALAM KEBERAGAMAN; ANALISIS SIKAP MENGHORMATI
HARI RAYA NYEPI MELALUI PENGURANGAN SUARA ADZAN DAN
BERJALAN KAKI
MENUJU MASJID DI BALI

Urfi Ainu Syirwan!, Rita Rahayuningsih?, Muhammad Junaidi?
L23UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, Indonesia

Email: svirwanainuurfi@email.com

Accepted: Revised: Approved:
12-11-2025 25-12-2025 15-01-2026

Abstract: This study examines the praxis of religious moderation as a fundamental pillar of social harmony in Bali, focusing on the

adaptive attitudes of the Muslim community in Patas Village, Gerokgak District, Buleleng Regency, during the celebration
of the Hindu Day of Silence (Nyepi). This qualitative case study aims to analyze the specific contributions of the Muslim
community namely, adjusting the volume of the Adzan (call to prayer) and limiting the use of vehicles by walking to the
Jami’ Nurul Falah Mosque in strengthening tolerance and interreligious harmony. The research employs C. Otto
Scharmer’s U-Model analytical framework to map the collective transformation processes underlying these adaptive
practices. The findings indicate that the harmony achieved in Patas Village is the result of a shared awareness rooted in the
localvalue of Menyama Braya (kinship and togetherness) and grounded in the theological principle of Ushul Figh al-‘adatu
al-muhakkamah (custom as a legal consideration). This transformative process moves from Downloading (the habitual
practice of using full-volume loudspeakers during prayer) to Realizing (a new adaptive behavior) through Presencing, in
which symbolic acts of sacrifice such as lowering the Adzan volume and walking instead of driving are dccepted as
manifestations of collective sincerity, as agreed upon by the Interfaith Harmony Forum (FKUB). These practices are also
perceived as not diminishing the solemnity of worship. Such simple yet meaningful actions create a high-trust equilibrium,
serving as an effective mechanism for conflict prevention. This study fills a gap in the existing literature by presenting a
concrete model of tolerance that emerges from social interaction and the collective transformation of consciousness within
aminority community in respecting the traditions of the majority.

Keywords: Religious, Moderation, Nyepi, Adzan, Bali

Abstrak: Penclitian ini mengkaji praktik moderasi beragama sebagai sebuah pilar utama harmoni sosial di Bali, berfokus pada sikap

adaptif komunitas Muslim di Desa Patas, Kecamatan Gerokgak, Kabupaten Buleleng, selama perayaan Hari Raya Nyepi
umat Hindu. Studi Kasus Kualitatif ini bertujuan untuk menganalisis kontribusi spesifik umat Muslim, yaitu penyesuaian
volume suara Adzan dan pembatasan penggunaan kendaraan (berjalan kaki) menuju Masjid Jami’ Nurul’ Falah, terhadap
penguatan toleransi dan kerukunan antarumat beragama. Penelitian ini menggunakan kerangka analisis Model U oleh
Otto Scharmer untuk memetakan proses transformatif kolektif yang mendasari praktik tersebut. Hasil temuan
menunjukkan bahwa harmonisasi yang tercipta di Desa Patas adalah produk dari kesadaran bersama yang berakar pada
nilai lokal, yaitu Menyama Braya dan memiliki landasan teologis dalam prinsip Ushul Figh al-‘datu al-muhakkamah.
Proses ini secara transformatif bergerak dari Downloading (kebiasaan lama beribadah menggunakan pengeras suara
penuh) menuju Realizing (tindakan baru yang adaptif) melalui Presencing, di mana pengorbanan simbolik seperti
pengurangan volume suara Adzan dan berjalan kaki diterima sebagai bentuk manifestasi ketulusan yang disepakati
bersama (FKUB), serta dinilai tidak mengurangi kekhidmatan ibadah. Tindakan-tindakan nyata dan sederhana ini
menciptakan keseimbangan (High-trust equilibrum) sebagai mekanisme pencegahan konflik yang sangat efektif.
Penelitian ini mengisi kekosongan literatur dengan menyajikan model konkret praktik toleransi yang lahir dari interaksi
sosial dan perubahan kesadaran kolektif komunitas minoritas dalam menghargai tradisi mayoritas.

Kata Kunci: Model Beragama, Nyepi, Adzan, Bali

PENDAHULUAN

Indonesia secara fundamental adalah sebuah negara kepulauan yang dibangun di atas fondasi sosial,

etnis, dan agama, yang merupakan kekayaan sekaligus tantangan sosiologis yang kompleks dalam

menjaga kohesoi nasional. Dinamikas sosial yang majemuk ini menuntut adanya pendekatan yang

strategis dan berimbang dalam praktik kehidupan beragama. Oleh karena itu, moderasi beragama telah

diangkat oleh negara sebagai sebuah kerangka pikir dan resolusi utama dalam menjaga kerukunan

antarumat beragama, menekankan nilai-nilai fundamental seperti keseimbangan (Tasawuf), keadilan

43


file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1
mailto:syirwanainuurfi@gmail.com

(I'tidal), dan toleransi (Tasamuh).! Pendekatan ini secara esensial berfungsi untuk mencegah ekstremisme

dan polarisasi, serta mengedepankan hidup berdampingan secara damai. Konsep moderasi beragama
dalam konteks Indonesia tidak hanya dipahami sebagai wacana teologis atau moral, melainkan sebagai
pendekatan strategis yang terinstitusionalisasi untuk memastikan pembangunan karakter bangsa yang
inklusif.?

Komitmen negara terhadap pendekatan ini semakin diperkuat dengan dengan diterbitkannya
Peraturan Presiden (Perpres) Nomor 58 Tahun 2023 tentang Penguatan moderasi beragama.® Regulasi ini
menjadi pedoman operasional yang jelas bagi pemerintahan pusat, pemerintahan daerah, dan seluruh
umat beragama di Indonesia. Adanya Pepres 58/2023 menandai bahwa moderasi beragama telah
dilampaui wacana teologis semata, melainkan menjadi kebijakan publik yang mengikat, bertujuan
menciptakan kehidupan beragama yang kolaboratif, inklusif, dan kondusif bagian persatuan bangsa.
Penelitian ini berfungsi sebagai Studi Kasus empiris untuk mengevaluasi aktivtas implementasi mandat
kebijakan nasional ini di tingkat komunitas. Jika moderasi beragama adalah resolusi yang diamanatkan
pemerintah untuk kerukunan, maka praktik yang terjadi di Bali menyediakan bukti empiris yang hidup
mengenai bagaimana resolusi tersebut dapat berakar kuat pada kearifan lokal untuk menciptakan
kepatuhan sukarela, bukan hanya paksaan hukum formal.#

Pulau Bali telah lama dikenal sebagai model kearifan lokal dan keberagaman bernilai tinggi, di mana
mayoritas penduduk beragama Hindu hidup berdampingan secara damai dengan komunitas Islam yang
signifikan.> Studi Kasus yang diambil dalam penelitian ini, khususnya di Kecamatan Gerokgak,
Kabupaten Buleleng, menampilkan dinamika pluralisme yang begitu menantang. Contohnya, Desa Patas
memiliki komposisi demografis yang menuntut manajemen konflik dan toleransi yang canggih, dengan
sekitar 7.482 penganut agama Hindu dan 4.377 penganut agama Islam, di samping penganut agama lain
dalam jumlah yang kecil. Komposisi ini menegaskan bahwa keharmonisan yang terbentuk di wilayah ini
merupakan hasil dari interaksi komunal yang intens, bukan sekadar segregasi pasif.®

Fondasi sosiologis yang menopang harmoni ini terletak pada kearifan lokal yang telah ada sejak
lama, terutama konsep Menyama Braya. Menyama Braya, yang secara harfiah berarti ‘Bersaudara’, adalah
budaya persaudaraan yang penerapannya melampaui batas agama, berlaku bagi semua umat, termasuk
non-Hindu. Konsep ini berimplikasi pada sebuah kontrak sosial yang memandang setiap individu dalam
komunitas sebagai saudara, sebuah perangkat sosiologis yang memfasilitasi dialog etika. Ikatan ini
kemudian dihidupkan dalam praktik kehidupan sehari-hari melalui ikatan kekeluargaan lintas iman

seperti Nyama Selam dan Nyama Hindu. Keberadaan kearifan lokal inilah yang mencegah gesekan dan

!"Muliawan, C., & Hafizi, M. F. A. (2024). Pendidikan Moderasi Beragama di Indonesia. Al-Ibnor: Jurnal Pendidikan, 1(2), 96-103.
https://doi.org/10.63849/alibnor-voll-no2-2024-id15

2 Prakosa, P. (2022). Moderasi beragama: Praksis kerukunan antar umat beragama. Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity
(JIREH), 4(1), 45-55. https://doi.org/10.37364/jireh.v4il.69

3 Database  Peraturan, “Penguatan  Moderasi  Beragama,”  Database =~ Peraturan ~ JDIH  BPK, 2025,
hteps://peraturan.bpk.go.id/Details/265185/perpres-no-58-tahun-2023

* Prakosa, P. (2022). Moderasi beragama: Praksis kerukunan antar umat beragama. Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity
(JIREH), 4(1), 45-55. https://doi.org/10.37364/jireh.v4il.69

> Zulaiha, E. (2023). Mengeksplorasi Nilai-Nilai Moderasi  Beragama Di  Tengah Isu  Kontemporer, —Kuriotas,
https://balitbangdiklat. kemenag.go.id/resensi/moderasi-beragama-di-tengah-isu-kontemporer-
2023%0Ahttps://eperpus.kemenag.go.id/web/index.php?p-show_detail&id-=43989.

6 LAYAK, “Data Penduduk KUA Kecamatan Gerokgak,” Layanan Agama Kecamatan, 2025, https://kua-
bali.id/penduduk/kua gerokgak

44

o0e®


file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1
https://doi.org/10.63849/alibnor-vol1-no2-2024-id15
https://doi.org/10.37364/jireh.v4i1.69
https://peraturan.bpk.go.id/Details/265185/perpres-no-58-tahun-2023
https://doi.org/10.37364/jireh.v4i1.69
https://kua-bali.id/penduduk/kua_gerokgak
https://kua-bali.id/penduduk/kua_gerokgak

memungkinkan adaptasi timbal balik dalam momen-momen sensitif, karena tindakan adaptif diterima

bukan sebagai pelecehan, tetapi sebagai wujud penghargaan yang memperkuat kohesi sosial berdasarkan
ikatan persaudaraan.”

Konteks paling krusial dalam menguji keberlanjutan moderasi beragama di Bali adalah perayaan
Hari Raya Nyepi, yang merupakan perayaan Tahun Baru Saka dan momen paling sakral bagi umat Hindu.
Nyepi menuntut pelaksanaan Catur Brata Penyepian selama 24 jam penuh, mencakup larangan-larangan
ketat seperti Amati Geni (tidak menyalakan api, termasuk suara bising atau listrik) dan Amati Lelungan
(tidak berpergian). Tuntutan akan suasana keheningan total ini berpotensi bergesekan secara langsung
dengan praktik ibadah Muslim yang bersifat komunal dan auditori, seperti mengumandangkan Adzan
dan mobilisasi jamaah ke Masjid. Konflik potensial ini menjadi medan uji nyata bagi praktik moderasi
beragama.®

Fenomena inti penelitian ini terletak pada respon adaptif yang dilakukan oleh komunitas Muslim
di Desa Patas khususnya di sekitar Masjid Nurul Falah, Dusun Yehbiu, Kecamatan Gerokgak. Moderasi
beragama diwujudkan melalui dua praktik spesifik yang mencerminkan sikap saling menghormati.
Pertama, umat Muslim melakukan penyesuaian volume Adzan, di mana pengeras suara luar Masjid
dikecilkan atau hanya berfungsi di bagian dalam, sesuai kesepakatan kolektif yang disosialisasikan
melalui Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB). Kedua, jamaah Muslim memilih berjalan kaki atau
tidak menggunakan kendaraan bermotor menuju Masjid saat shalat berjamaah, sebagai upaya
menghormati suasana hening (Amati Geni) dan larangan bepergian (Amati Lelungan). Tindakan ini
mendefinisikan ulang toleransi ini; ini bukan sekadar non-interferensi pasif, tetapi pengorbanan adaptif
proaktif di mana komunitas Muslim membatasi kenyamanan ekspresi ibadahnya demi memfasilitasi
kekhidmatan ibadah kelompok lain. Pengorbanan simbolik ini menguatkan ikatan sosial secara
signifikan, yang dibuktikan dengan adanya apresiasi verbal dari umat Hindu dan kolaborasi dalam
menjaga ketertiban, seperti yang dilakukan oleh Pecalang (keamanan adat Hindu) dan Satuan Tugas
Masjid.

Meskipun Bali telah menjadi objek studi yang kaya terkait harmoni Hindu dan Muslim, termasuk
kajian akulturasi budaya seperti Male dan Ngejot, serta praktik moderasi di lembaga pendidikan, masih
terdapat celah penelitian yang spesifik. Berbagai penelitian cenderung bersifat deskriptif, berfokus pada
interaksi umum antar komunitas atau aspek pendidikan toleransi.” Kesenjangan utama yang
diidentifikasi adalah keterbatasan kajian yang secara spesifik mengeksplorasi bentuk-bentuk tindakan
mikro yang terlihat seperti penyesuaian volume Adzan dan pembatasan transportasi dalam konteks
perayaan keagamaan tertentu yang sakral seperti Hari Raya Nyepi. Penelitian terdahulu belum secara
mendalam menganalisis dampak konkret dan proses sosiologis yang melandasi pergeseran perilaku yang
spesifik ini. Penelitian ini bertujuan mengisi celah dengan menganalisis secara kritis proses bagaimana

dan mengapa masyarakat bertransformasi dari pola lama menuju tindakan adaptif baru ini. Orisinalitas

7 Gateri, N. 'W. (2021). Makna hari raya nyepi sebagai peningkatan spiritual. Tampung Penyang, 19(2), 150-162.
https://doi.org/10.33363/tampung-penyang.vl9i2.756

8 Fajrusalam, H., Wulandari, A., Pratama, G. A., Melia, N., & Robin, S. J. (2023). Analisis Tradisi Umat Muslim Hasil Akulturasi
dengan Budaya Hindu di Bali Indonesia. Jurnal Pendidikan Tambusai, 7(1), 4613-4621. https://doi.org/10.31004/jptam.v7il.5966

° Saihu, S. (2020). Harmoni Hindu-Muslim di Bali melalui kearifan lokal: Studi di Kabupaten Jembrana. Harmoni, 19(1), 7-27.
https://doi.org/10.32488/harmoni.v19il.376

45

o0e®


file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1
https://doi.org/10.33363/tampung-penyang.v19i2.756
https://doi.org/10.31004/jptam.v7i1.5966
https://doi.org/10.32488/harmoni.v19i1.376

penelitian terletak pada justifikasi interdisipliner; studi kasus mikro ini dianalisis tidak hanya melalui

lensa sosiologis tetapi juga melalui landasan teologis Ushul Figh (al-‘adatu al-muhakkamah) dan kerangka
analisis perubahan sosial Model U Scharmer. Penggunaan Model U memungkinkan peneliti untuk
menganalisis proses Sensing dan Presencing kolektif yang melandasi terciptanya tindakan baru (Realizing),
memberikan kedalaman analitis yang kritis dan transformatif yang diperlukan untuk publikasi ilmiah.

Praktik penyesuaian ibadah oleh komunitas Muslim di Bali, meskipun tampak sebagai hasil
kompromi sosial, memiliki dasar teologis yang kuat, yakni kaidah Ushul Figh: “al-‘adatu al-mukkamah”.
Kaidah ini, yang berarti “adat dapat dijadikan dasar hukum”, memberikan fleksibilitas bagi hukum Islam
untuk beradaptasi dengan kebiasaan masyarakat selama adat tersebut merupakan ‘urf shahih (adat yang
baik) dan tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariat. Kaidah ini memastikan bahwa hukum Islam
tetap relevan dan fungsional di tengah perkembangan budaya dan tantangan sosial kontemporer.!° Dalam
kasus Nyepi, tuntutan akan keheningan total dianggap sebagai kebiasaan yang baik dan berakar pada
prinsip keadilan sosial dan kebaikan bersama (maslaha ammah) untuk memungkinkan umat Hindu
menjalankan ritual mereka dengan khidmat. Oleh karena itu, modifikasi praktik ibadah, seperti meredam
suara Adzan atau membatasi penggunaan kendaraan, yang bertujuan menjaga ketentraman dan
kerukunan antarumat, adalah tindakan yang sah secara syariat dan mencerminkan penafsiran figh yang
dinamis dan kontekstual. Integrasi kaidah figh ini sangat krusial karena ia menjustifikasi bahwa
moderasi beragama yang dipraktikan di Bali bukanlah pelemahan iman, melainkan manifestasi dari
pemahaman agama yang inklusif, yang memungkinkan hukum agama dan kearifan lokal bersinergi demi
perdamaian sosial.

Untuk menganalisis proses transformasi perilaku dari kebiasaan lama menuju praktik adaptif yang
baru, penelitian ini secara khusus mengadopsi kerangka analisis Model U Theory dari C. Otto Scharmer.
Model U adalah kerangka kerja Kualitatif yang menjelaskan bagaimana sistem sosial bergerak dari
mempertahankan pola lama (Downloading) menuju penciptaan masa depan yang berkelanjutan (Realizing),
melalui proses pembelajaran transformatif yang mendalam. Penggunaan teori ini menjustifikasi bahwa
perubahan sosial keagamaan yang terjadi di Desa Patas adalah hasil dari kesadaran kolektif yang
terorganisir, bukan sekadar kepatuhan insidental.!! Transformasi komunitas Muslim di Desa Patas dapat
dijelaskan melalui alur Model U. awalnya, terdapat tahap Downloading, di mana komunitas menjalankan
rutinitas ibadah dengan pengeras suara dan kendaraan, mencerminkan pola pikir lama yang tidak
mempertimbangkan konteks Nyepi. Kemudian, terjadi Sensing, di mana komunitas mulai membuka
pikiran dan hati untuk mengamati serta merasakan kebutuhan mendalam umat Hindu akan keheningan
mereka mencapai Presencing, sebuah titik balik transformasi yang diwujudkan melalui kesepakatan
bersama FKUB dan tradisi Menyama Braya. Pada tahap ini, komunitas terhubung dengan kesadaran
bersama bahwa kepentingan harmoni sosial adalah potensi tertinggi yang harus diwujudkan, melalui
kepentingan ekspresi ibadah individual. Proses Presencing ini menghasilkan praktik-praktik Realizing

(tindakan baru) yang berkelanjutan dan terinternalisasi, yaitu pengurangan volume Adzan dan anjuran

10 Kumparan, “Penjelasan tentang Pengertian Al-Adatu Muhakkamah,” Kumparan.com, 2022, https://kumparan.com/berita-
terkini/penjelasan-tentang-pengertian-al-adatu-muhakkamah-1yUI9fwixjt/full
I Dowling, N. (2024). Complex Movements for Change: A Case Study. In Critical Acting Pedagogy (pp. 151-165). Routledge.

46

o0e®



file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1
https://kumparan.com/berita-terkini/penjelasan-tentang-pengertian-al-adatu-muhakkamah-1yUI9fwjxjt/full
https://kumparan.com/berita-terkini/penjelasan-tentang-pengertian-al-adatu-muhakkamah-1yUI9fwjxjt/full

berjalan kaki, yang terbukti efektif menjaga harmoni. Model U ini memungkinkan peneliti untuk

mengidentifikasi bahwa moderasi beragama di bali adalah hasil dari pembelajaran transformatif kolektif
(Co-Sensing), yang memberikan kedalaman psikososial dan sosiologis yang hilang dalam studi deskriptif
biasa.

Berdasarkan latar belakang yang komprehensif, urgensi kebijakan moderasi beragama nasional, dan
kesenjangan penelitian yang berfokus pada tindakan adaptif mikro di Bali, penelitian ini diajukan untuk
menjawab dua pertanyaan fokus utama yang saling terkait. Pertanyaan pertama adalah mengenai
bagaimana moderasi beragama, yang diperkuat oleh kearifan lokal Menyama Braya, dapat berperan
transformatif dalam menjaga harmoni sosial di Bali yang memiliki keberagaman agama dan etnis.
Pertanyaan kedua adalah sejauh mana praktik nyata adaptif, seperti penyesuaian volume Adzan dan
berjalan kaki menuju Masjid saat Hari Raya Nyepi, dapat berkontribusi secara konkret terhadap toleransi
antarumat beragama di Desa Patas, dan bagaimana praktik ini sejalan dengan kaidah Ushul Figh (al-‘adatu
al muhakkamah). Sejalan dengan pertanyaan tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara
mendalam peran Model U dalam menjelaskan proses transformatif moderasi beragama di Bali dalam
konteks keberagaman, serta mengkaji kontribusi praktik spesifik (penyesuaian suara Adzan dan berjalan
kaki) sebagai implementasi al-‘adatu al muhakkamah dan dampaknya terhadap kohesi sosial.!?

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi ganda, baik di ranah keilmuan maupun praktis.
Secara keilmuan, penelitian ini memperkaya khazanah studi agama dan sosial dengan menyajikan studi
kasus mikro yang didukung oleh analisis Model U Scharmer dan justifikasi Ushul Figh kontemporer. Hal
ini memberikan landasan teoritis baru untuk memahami berkelanjutan toleransi di Indonesia. Secara
praktis, hasil penelitian ini berfungsi sebagai rekomendasi praktik terbaik yang operasional bagi Forum
Kerukunan Umat Beragama (FKUB) dan pengurus Masjid di wilayah minoritas untuk mengadoptasi
model adaptasi ibadah yang inklusif dan berbasis kesepakatan komunla. Penelitian ini menyoroti bahwa
tindakan kecil yang bersifat adaptif dan simbolis, ketika didukung oleh kesadaran transformatif,
memiliki dampak besar dalam meningkatkan kesadaran sosial, memperkuat toleransi, dan menjaga

kohesi komunal, yang sejalan dengan penguatan moderasi beragama nasional.

METODE PEBELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus. Pendekatan
kualitatif dipilih karena bertujuan untuk memahami makna, pengalaman, dan interpretasi subjek
terhadap fenomena sosial secara mendalam dalam konteks alamiah. Penelitian kualitatif berfokus pada
eksplorasi makna yang dibangun individu atau kelompok terhadap suatu masalah sosial,”® sedangkan
Moleong menyatakan bahwa pendekatan ini menekankan proses, interaksi, dan pemaknaan daripada
pengukuran variabel.'* Desain studi kasus digunakan karena penelitian berfokus pada satu kasus yang

spesifik dan kontekstual, yaitu praktik penyesuaian ibadah umat Muslim saat Hari Raya Nyepi di Desa

2 Buamona, S. B. (2024). Kaidah Al-‘Adatu Muhakkamah: Konsep, Aplikasi, dan Relevansi dalam Dinamikan Hukum Islam
Kontemporer. Al-Mizan: Jurnal Kajian Hukum dan Ekonomi, 10(2), 171-184.

B Creswell, J. W. (2018). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage
Publications.

4 Moleong, L. J. (2021). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

47

o0e®


file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1

Patas, Bali. Yin menjelaskan bahwa studi kasus tepat digunakan ketika peneliti ingin memahami

fenomena kontemporer secara mendalam dalam konteks kehidupan nyata, terutama ketika batas antara
fenomena dan konteksnya tidak tampak secara tegas.”®

Pengumpulan data dilakukan dengan teknik purposive sampling, yaitu pemilihan informan secara
sengaja berdasarkan keterlibatan dan relevansinya dengan fokus penelitian. Purposive sampling dalam
penelitian kualitatif bertujuan memilih sumber data yang paling kaya informasi.’® Data dikumpulkan
melalui wawancara mendalam, observasi partisipan, dan dokumentasi sebagai bentuk triangulasi
metode. Denzin dan Lincoln menyatakan bahwa triangulasi merupakan strategi penting untuk
meningkatkan kredibilitas dan keabsahan data dalam penelitian kualitatif.” Analisis data dilakukan
secara induktif melalui tahapan reduksi data, penyajian data, serta penarikan dan verifikasi kesimpulan
sebagaimana dikemukakan oleh Miles, Huberman, dan Saldana, schingga temuan penelitian benar-benar

mencerminkan realitas sosial dan dinamika moderasi beragama yang diteliti.!®

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Gambaran Umum Lokasi Penelitian

Penelitian ini dilakukan di Desa Patas, Kabupaten Buleleng, Bali, sebuah wilayah yang
menampakkan kompleksitas demografi dan harmoni sosial yang signifikan. Desa Patas sendiri tercatat
memiliki populasi lebih dari 12.000 jiwa, dengan komposisi yang menunjukkan eksistensi antara
mayoritas umat Hindu (sekitar 7.482 jiwa) dan komunitas Muslim yang signifikan (sekitar 4.377 jiwa).®
Perbandingan jumlah pemeluk agama ini menempatkan Desa Patas sebagai laboratorium hidup untuk
mengkaji praktik moderasi beragama, karena keharmonisan yang terbentuk di sini bukanlah sekadar
eksistensi pasif, melainkan hasil dari interaksi komunal yang intens.

Konteks lokasi ini menjadi krusial karena tuntutan Hari Raya Nyepi umat Hindu, yang mewajibkan
pelaksanaan Catur Brata Penyepian selama 24 jam penuh, termasuk larangan menyalakan api atau suara
bising (Amati Geni) dan larangan bepergian (Amati Lelungan). Potensi gesekan antara kewajiban hening total
ini dengan praktik ibadah Muslim yang bersifat komunal dan auditori (Adzan dan mobilisasi jamaah ke
Masjid) menjadi fokus utama temuan penelitian ini.

a. Temuan Mengenai Peran Moderasi Beragama dalam Menjaga Harmoni Sosial
Temuan di lapangan melalui observasi menunjukkan bahwa moderasi beragama di Desa Patas
diwujudkan dalam kepatuhan kolektif terhadap suasana hening total selama Hari Raya Nyepi,
mencerminkan adanya ikatan persaudaraan yang melampaui batas agama, yang dikenal sebagai
Menyama Braya. Selama Nyepi berlangsung, suasana desa tampak sangat hening dan kondusif, di mana
umat Muslim secara sadar menahan diri untuk tidak melakukan aktivitas di luar rumah dan tidak

membuat perkumpulan yang dapat menimbulkan suara bising.?

5 Yin, R. K. (2018). Case Study Research and Applications: Design and Methods (6th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

16 Sugiyono. (2022). Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta.

7 Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2018). The Sage Handbook of Qualitative Research (5th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

18 Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook (3rd ed.). Thousand Oaks,
CA: Sage Publications.

© Desa Patas, “Tabel Data Kependudukan Berdasarkan Populasi Per Wilayah,” Desa Patas, 2025, https:/patas-

buleleng.desa.id/index.php/first/wilayah
20 Kiswara, K. A. T., Astuti, N. W. Y., & Sari, . A. P. (2024). Aktualisai Pelaksanaan Hari Raya Nyepi Di Era Globalisasi

48

o0e®



file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1
https://patas-buleleng.desa.id/index.php/first/wilayah
https://patas-buleleng.desa.id/index.php/first/wilayah

Kepala Dusun Tegal Asri, Bapak I Wayan Suradnya, dari pihak Hindu menegaskan bahwa

praktik ini sangat ditaati oleh warga Muslim dan merupakan wujud nyata toleransi yang esensial
untuk menghindari konflik sosial dan menjaga ketentraman bersama. Kesadaran kolektif ini diperkuat
melalui mekanisme formal dan kultural. Beberapa hari sebelum Nyepi, Forum Kerukunan Umat
Beragama (FKUB) dan pengurus desa adat mengadakan sosiolisasi intensif, yang menghasilkan
kesepakatan kolektif. Ketua Dewan Kemakmuran Masjid (DKM) Jami® Nurul Falah, Bapak Agus
Baidawi, membenarkan bahwa sikap saling menghormati ini telah menjadi kebiasaan bertahun-tahun
yang disosialisasikan melalui surat edaran FKUB, memastikan umat Hindu dapat beribadah dengan
tenang tanpa mengurangi kekhidmatan ibadah Muslim.

Temuan ini secara konsisten menunjukkan bahwa moderasi beragama berfungsi sebagai
pengikat sosial. Kepala Dusun Yehbiu Kelod, Bapak Ainul Yaqin, menyatakan bahwa dampak dari
sikap toleransi yang tinggi ini adalah semakin eratnya ikatan persaudaraan, menjadikan moderasi
beragama bukan hanya sekadar teori, tetapi budaya yang hidup dan saling menjaga. Apresiasi verbal
bahkan terlihat dari pihak Hindu (Pecalang) kepada umat Muslim karena mematuhi aturan adat,
sebuah interaksi yang menggarisbawahi praktik kerukunan berbasis nilai lokal.

b. Kontribusi Praktik Adaptif Terhadap Toleransi Antarumat Beragama

Temuan lapangan secara spesifik mengidentifikasi dua praktik adaptif utama yang secara nyata
mendukung toleransi dan harmoni sosial selama Hari Raya Nyepi. Pertama, mengenai Penyesuaian
Volume Suara Adzan, observasi menunjukkan bahwa pada malam menjelang dan saat Nyepi, pengeras
suara luar Masjid dikecilkan volumenya atau bahkan tidak berfungsi sama sekali. Adzan tetap
dikumandangkan, namun hanya dengan suara Muadzin di bagian dalam Masjid. Praktik ini selaras
dengan prinsip Amati Geni yang menuntut keheningan, dan diterima sebagai wujud penghormatan oleh
umat Hindu. Praktik ini memiliki landasan teologis yang fleksibel dan kontekstual, sejalan dengan
kaidah Ushul Figh “al-‘adatu al muhakkamah” (adat dapat dijadikan dasar hukum) yang memungkinkan
penyesuaian ibadah demi maslaha ammah (kebaikan bersama) selama tidak bertentangan dengan
prinsip dasar syariat.

Kedua, mengenai Pembatasan Transportasi Menuju Masjid, terlihat bahwa jamaah Muslim
mematuhi anjuran untuk berjalan kaki atau tidak menggunakan menggunakan kendaraan bermotor
saat menuju Masjid untuk shalat berjamaah. Hal ini dilakukan sebagai penghormatan terhadap
larangan bepergian (Amati Lelungan) yang diterapkan oleh umat Hindu. Jamaah yang rumahnya jauh
memilih untuk melaksanakan shalat di rumah masing-masing, menunjukkan kesediaan untuk
melakukan pengorbanan adaptif demi menjaga suasana hening. Marbot Masjid Jami’ Nurul Falah,
Bapak Saifurrahman, menyatakan bahwa tindakan berjalan kaki ini adalah wujud nyata toleransi
untuk menghindari sanksi adat dan bahkan mendapat apresiasi dari Pecalang.

Hasil angket yang dikumpulkan dari audiens Muslim memperkuat temuan ini, dia mana
mayoritas responden menyatakan bahwa pengurangan volume Adzan dan berjalan kaki ke Masjid
adalah langkah yang sangat penting dan mereka bersedia menjalankan aturan tersebut sebagai upaya

untuk menjaga dan mendorong toleransi antarumat beragama di Bali. Praktik-praktik nyata yang

(Momentum Membangun Karakter Generasi Muda Yang Satwika). Widyanatya, 6(2), 69-70.
49

o0e®


file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1

sederhana namun berdampak ini terbukti mencegah potensi konflik dan memperkuat kohesi sosial di

Desa Patas. Satuan Tugas (Satgas) Masjid Jami’ Nurul Falah, Bapak Syarifuddin, menegaskan bahwa
ketika muncul kendala kecil (misalnya anak-anak bermain di luar), penyelesaiannya selalu dilakukan
melalui pendekatan kekeluargaan, yang menunjukkan bahwa praktik toleransi telah terinternalisasi
hingga ke mekanisme penyelesaian masalah sosial.
Pembahasan
Pembahasan ini bertujuan untuk mengintepretasikan temuan-temuan empiris yang diperoleh di
Desa Patas melalui lensa teoritis yang telah ditetapkan, yaitu kerangka Model U Theory C. Otto Shcarmer
dan kaidah Ushul Figh al-‘adatu al muhakkamah. Intepretasi ini akan menjelaskan proses transformatif,
justifikasi teologis, dan kontribusi konkret dari praktik penyesuaian ibadah (pengurangan volume Adzan
dan berjalan kaki menuju Masjid) terhadap penguatan moderasi beragama dan harmoni di Bali.
a. Peran Moderasi Beragama dalam Konteks Kearifan Lokal Menyama Braya

Temuan lapangan menegaskan bahwa moderasi beragama di Bali, berfungsi sebagai katalisator
yang mengintegrasikan nilai-nilai keagamaan universal dengan kearifan lokal yang mengakar. Prinsip
inti yang menjadi fondasi harmoni adalah Menyama Braya, yang secara harfiah berarti persaudaraan dan
berlaku untuk semua umat, termasuk non-Hindu. Praktik adaptif yang ditunjukkan umat Muslim saat
Hari Raya Nyepi, seperti menurunkan volume Adzan dan tidak menggunakan kendaraan bukan hanya
kepatuhan terhadap reguasi formal (Surat Edaran FKUB), melainkan manifestasi dari kontak sosial
Menyama Braya yang mengedepankan ikatan kekeluargaan lintas iman.

Fenomena ini menunjukkan bahwa kearifan lokal tidak hanya menjadi latar belakang deskriptif,
tetapi menjadi kekuatan tranformatif yang memfasilitasi moderasi beragama. Sikap saling
menghormati ini telah melampaui toleransi pasif, menjadi sebuah (pengorbanan adaptif) proaktif yang
disepakati bersama demi kebaikan kolektif. Interaksi antara Pecalang (pihak keamanan adat Hindu)
yang mengapresiasi upaya jamaah Muslim dalam menjaga ketertiban Nyepi adalah bukti bahwa
moderasi beragama telah melahirkan mekanisme sosiologis yang berbasis penghargaan timbal balik.
Kesimpulan ini selaras dengan penelitian sebelumnya yang menekankan bahwa harmoni Hindu-
Muslim di Bali terjalin melalui tradisi lokal yang menghasilkan dialog etika dan persaudaraan lintas
budaya.?!

b. Analisis Transformasi Perilaku Melalui Kerangka Model U Scharmer

Untuk memahami bagaimana praktik addaptif ini tercipta dan berkelanjutan, penelitian ini
mengaplikasikan Model U Theory C. Otto Scharmer, sebuah kerangka yang menjelaskan proses
perubahan transformatif dari pola lama menuju tindakan baru yang bermakna.

1. Downloading (Pola Pikir Lama), Pada tahap awal, komunitas Muslim di Desa Patas kemungkinan
besar menjalankan rutinitas ibadah Adzan dan mobilisasi jamaah ke Masjid menggunakan pengeras
suara luar dan kendaraan bermotor tanpa mempertibangkan kontesk Nyepi. Tahap ini dicirikan

oleh Habitual Action yang berdasarkan asumsi lama, yaitu hak ekspresi ibadah sepenuhnya.

2 Niam, M. K., Anggraeni, T., Azahro, N. P., & Fatir, F. (2022). Harmonisasi nilai-nilai kebudayaan dan keagamaan di kampung
loloan  timur, jembrana  bali. Indonesian ~ Journal ~— of = Muhammadiyah  Studies  (IMUS),3(2),  99-108.
https://doi.org/10.62289/ijmus.v3i2.50

50

o0e®


file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1
https://doi.org/10.62289/ijmus.v3i2.50

2. Sensing (Mengamati Realitas Baru), Pergeseran terjadi ketika komunitas mulai membuka diri untuk

mengamati dan merasakan kebutuhan mendalam umat Hindu akan keheningan total (Amati Geni)
dan (Amati Lelungan). Tahap ini melibatkan (mendengarkan empatik) dan (mempertanyakan)
apakah pola lama tersebut masih etis serta relevan dalam konteks kerukunan. Kesadaran ini
difasilitasi oleh sosialisasi FKUB dan kesepakatan adat.

3. Presencing (Refleksi Mendalam Kolektif), Tahap ini adalah titik balik di mana komunitas terhubung
dengan potensi tertinggi mereka, yaitu menjaga harmoni sebagai perwujudan iman yang inklusif.
Kesepakatan kolektif yang melibatkan tokoh Muslim dan Hindu (seperti yang diungkap dalam
wawancara) adalah manifestasi dari Presencing, di mana mereka melepaskan kepetingan ego
kelompok demi mewujudkan kerukunan yang lebih besar.

4. Realizing (Praktik Baru Yang Berkelanjutan), Hasil Hasil dari proses refleksi mendalam ini
diwujudkan dalam tindakan nyata dan berkelanjutan, yaitu pengurangan volume Adzan dan
anjuran berjalan kaki. Tindakan ini bukan hanya sekadar kepatuhan, melainkan prototyping solusi
sosial yang terinternalisasi. Terbukti, tindakan ini berhasil mencegah konflik dan memperkuat
kohesi sosial.

Maka dari itu, Model U menjelaskan bahwa moderasi beragama di Desa Patas adalah hasil dari
pembelajaran transformatif yang mendalam, memungkinkan masyarakat bergerak dari ego-system
(kepentingan kelompok sendiri) menuju eco-system (kesadaran kolektif yang harmonis).

c. Justifikasi Teologis: Adaptasi Ibadah dalam Perspektif Ushul Figh

Penyesuaian praktik ibadah yang dilakukan oleh umat Muslim di Bali memiliki justifikasi
teologis yang kuat, berlandaskan pada kaidah Ushu Figh yang fleksibel, yaitu: “al-‘adatu al
muhakkamah”. Kaidah ini menyatakan bahwa adat atau kebiasan yang baik (urf shahih) yang
bertentangan dengan prinsip dasar syariat, dapat dijadikan dasar penetapan hukum. Dalam Nyepi,
adat Bali menuntut keheningan total. Keputusan umat Muslim untuk menyesuaikan volume Adzan
dan memilih berjalan kaki dipandang sebagai ‘urf shahih karena memenuhi kriteria:

1. Tidak bertentangan dengan pokok syariat: shalat tetap dilaksanakan dan Adzan tetap
dikumandangkan, hanya bentuk ekspresi auditori yang disesuaikan.

2. Mewujudkan Maslahah Ammah: tindakan ini bertujuan menjaga ketentraman dan kerukunan
antarumat beragama, yang merupakan bagian dari maqashid syari’ah (tujuan syariat) dalam menjaga
kehidupan.

Justifikasi figh ini sangat penting karena menegaskan bahwa moderasi beragama yang
dipraktikan di Bali bukanlah pelemahan keyakinan, tetapi implementasi dari pemahaman agama yang
inklusif dan kontekstual.?> Kaidah ini memberikan legitimasi bagi hukum Islam untuk beradaptasi
dengan perkembangan sosial dan budaya modern, menjadikannya relevan dan fungsional di tengah
keberagaman. Oleh karena itu, pengurangan volume Adzan saat Nyepi adalah bentuk figih yang
dinamis, menyeimbangkan hak ekspresi ibadah individu dengan kewajiban etika sosial.

d. Kontribusi Praktik Mikro Terhadap Kohesi Sosial

22 Yupardhi, W. S. (2018). Perayaan Nyepi Umat Hindu Bali Bertindak Lokal dan Berpikir Universal. Widya Duta: Jurnal Ilmiah
Ilmu Agama dan Ilmu Sosial Budaya, 13(1), 19-24.

51

o0e®


file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1

Tindakan-tindakan mikro yang teramati penyesuaian Adzan dan berjalan kaki terbukti

memiliki kontribusi makro terhadap kohesi sosial. Hal ini melampaui pencapaian tujuan fungsional.

1. Pencegahan: dengan menghilangkan sumber konflik potensial (suara bising dan lalu lintas),
komunitas secara proaktif mencegah polarisasi dan memastikan lingkungan yang kondusif bagi
ibadah kedua belah pihak.

2. Penguatan Kohesi: tindakan berjalan kaki dan ketaatan pada keheningan Nyepi adalah simbol
pengorbanan kolektif umat Muslim yang diakui dan dihargai oleh umat Hindu. Apresiasi Pecalang
kepada jamaah Muslim menunjukkan bahwa tindakan simbolik ini berhasil memperkuat ikatan
persaudaraan Menyama Braya.

3. Mekanisme Resolusi Damai: temuan mengenai penyelesaian kendala (anak-anak bermain) dengan
kekeluargaan menunjukkan bahwa budaya toleransi telah terinternalisasi hingga menjadi
mekanisme penyelesaian sengketa sosial.

Singkatnya, moderasi beragama di Bali dihidupkan melalui praktik-praktik nyata yang
sederhana, didukung oleh landasan teologis yang fleksibel dan kerangka transformasi sosial yang

matang (Model U), sehingga berhasil menjaga harmoni dalam keberagaman yang kompleks.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian lapangan di Desa Patas, Buleleng, dapat disimpulkan bahwa Moderasi
Beragama dalam perayaan Hari Raya Nyepi telah terimplementasi sebagai praktik sosial yang nyata dan
berkelanjutan dalam menjaga harmoni antarumat beragama. Moderasi beragama tidak hanya bersifat
normatif, tetapi telah mengakar dalam kehidupan masyarakat multikultural Bali. Harmoni sosial tersebut
tercermin melalui sikap adaptif komunitas Muslim, khususnya dalam penyesuaian volume adzan dan
memilih berjalan kaki ke masjid saat Nyepi sebagai bentuk penghormatan terhadap Catur Brata
Penyepian umat Hindu. Praktik ini berlandaskan kearifan lokal Menyama Braya dan diperkuat melalui
kesepakatan bersama yang difasilitasi oleh FKUB.

Secara analitis, praktik moderasi ini dapat dijelaskan melalui Model U Theory C. Otto Scharmer,
yang menunjukkan adanya transformasi kesadaran kolektif dari rutinitas lama menuju praktik baru yang
lebih empatik dan kontekstual. Selain itu, penyesuaian ibadah tersebut memiliki legitimasi teologis
melalui kaidah Ushul Figh al-‘adatu al muhakkamah, yang menegaskan fleksibilitas syariat demi kemaslahatan
umum. Praktik sederhana seperti penyesuaian adzan dan berjalan kaki saat Nyepi terbukti berkontribusi
signifikan dalam mencegah konflik, memperkuat kohesi sosial, serta meningkatkan kepercayaan
antarumat beragama. Desa Patas dapat diposisikan sebagai best practice penerapan moderasi beragama

dalam masyarakat multikultural yang inklusif dan damai.

52

o0e®


file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1

DAFTAR PUSTAKA
Buamona, S. B. (2024). Kaidah Al-‘Adatu Muhakkamah: Konsep, Aplikasi, dan Relevansi dalam

Dinamikan Hukum Islam Kontemporer. Al-Mizan: Jurnal Kajian Hukum dan Ekonomi, 10(2), 171-184.

Creswell, J. W. (2018). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches (4th ed.).
Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

Database Peraturan, “Penguatan Moderasi Beragama,” Database Peraturan JDIH BPK, 2025,
https://peraturan.bpk.go.id/Details/265185/perpres-no-58-tahun-2023

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2018). The Sage Handbook of Qualitative Research (5th ed.). Thousand Oaks,
CA: Sage Publications.

Desa Patas, “Tabel Data Kependudukan Berdasarkan Populasi Per Wilayah,” Desa Patas, 2025,

https://patas-buleleng.desa.id/index.php/first/wilayah

Dowling, N. (2024). Complex Movements for Change: A Case Study. In Critical Acting Pedagogy (pp. 151-
165). Routledge.

Fajrusalam, H., Wulandari, A., Pratama, G. A., Melia, N., & Robin, S. J. (2023). Analisis Tradisi Umat
Muslim Hasil Akulturasi dengan Budaya Hindu di Bali Indonesia. Jurnal Pendidikan Tambusai, 7(1),
4613-4621. https://doi.org/10.31004/jptam.v7il.5966

Gateri, N. W. (2021). Makna hari raya nyepi sebagai peningkatan spiritual. Tampung Penyang, 19(2), 150~
162. https://doi.org/10.33363/tampung-penyang.vl19i2.756

Kiswara, K. A. T., Astuti, N. W. Y., & Sari, I. A. P. (2024). Aktualisai Pelaksanaan Hari Raya Nyepi Di Era
Globalisasi (Momentum Membangun Karakter Generasi Muda Yang Satwika). Widyanatya, 6(2),
69-70.

Kumparan, “Penjelasan tentang Pengertian Al-Adatu Muhakkamah,” Kumparancom, 2022,

https://kumparan.com/berita-terkini/penjelasan-tentang-pengertian-al-adatu-muhakkamah-

1lyUI9fwixjt/full

LAYAK, “Data Penduduk KUA Kecamatan Gerokgak,” Layanan Agama Kecamatan, 2025, https://kua-
bali.id/penduduk/kua gerokgak

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook (3rd ed.).
Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

Moleong, L. J. (2021). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya.

Muliawan, C., & Hafizi, M. F. A. (2024). Pendidikan Moderasi Beragama di Indonesia. Al-Ibnor: Jurnal
Pendidikan, 1(2), 96-103. https://doi.org/10.63849/alibnor-voll-n02-2024-id15

Niam, M. K., Anggraeni, T., Azahro, N. P., & Fatir, F. (2022). Harmonisasi nilai-nilai kebudayaan dan
keagamaan di kampung loloan timur, jembrana bali. Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies

(IIMUS), 3(2), 99-108. https://doi.org/10.62289/ijmus.v3i2.50

53

o0e®


file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1
https://peraturan.bpk.go.id/Details/265185/perpres-no-58-tahun-2023
https://patas-buleleng.desa.id/index.php/first/wilayah
https://doi.org/10.31004/jptam.v7i1.5966
https://doi.org/10.33363/tampung-penyang.v19i2.756
https://kumparan.com/berita-terkini/penjelasan-tentang-pengertian-al-adatu-muhakkamah-1yUI9fwjxjt/full
https://kumparan.com/berita-terkini/penjelasan-tentang-pengertian-al-adatu-muhakkamah-1yUI9fwjxjt/full
https://kua-bali.id/penduduk/kua_gerokgak
https://kua-bali.id/penduduk/kua_gerokgak
https://doi.org/10.63849/alibnor-vol1-no2-2024-id15
https://doi.org/10.62289/ijmus.v3i2.50

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan Vol. 11 No. O1

Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 9078

Prakosa, P. (2022). Moderasi beragama: Praksis kerukunan antar umat beragama. Jurnal Ilmiah Religiosity

Entity Humanity (JIREH), 4(1), 45-55. https://doi.org/10.37364/jireh.v4il.69

Saihu, S. (2020). Harmoni Hindu-Muslim di Bali melalui kearifan lokal: Studi di Kabupaten
Jembrana. Harmoni, 19(1), 7-27. https://doi.org/10.32488/harmoni.v19il.376

Sugiyono. (2022). Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta.

Yin, R. K. (2018). Case Study Research and Applications: Design and Methods (6th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage

Publications.

Yupardhi, W. S. (2018). Perayaan Nyepi Umat Hindu Bali Bertindak Lokal dan Berpikir Universal. Widya
Duta: Jurnal Ilmiah Ilmu Agama dan Ilmu Sosial Budaya, 13(1), 19-24.

Zulaiha, E. (2023). Mengeksplorasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Di Tengah Isu Kontemporer, Kuriotas,
https://balitbangdiklat kemenag.go.id/resensi/moderasi-beragama-di-tengah-isu-kontemporer-

2023%0Ahttps://eperpus.kemenag.go.id/web/index.php?p-show_detail&id-43989.

54
o0l

BY NC SA


file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1
https://doi.org/10.37364/jireh.v4i1.69
https://doi.org/10.32488/harmoni.v19i1.376

