
Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

43  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
doi.org/10.55102.alyasini.v11i1, journal.alyasini.ac.id/index.php/alyasini    

Vol. 11 No. 01    

2026            

Harmoni Dalam Keberagaman; Analisis Sikap Menghormati 

Hari Raya Nyepi Melalui Pengurangan Suara Adzan dan 

Berjalan Kaki  

Menuju Masjid Di Bali 
 

Urfi Ainu Syirwan1, Rita Rahayuningsih2, Muhammad Junaidi3 

1,2,3UIN Kiai Haji Achmad Siddiq Jember, Indonesia 
Email: syirwanainuurfi@gmail.com  

 

Accepted: 
12-11-2025 

Revised: 
25-12-2025 

Approved: 
15-01-2026 

 
Abstract: This study examines the praxis of religious moderation as a fundamental pillar of social harmony in Bali, focusing on the 

adaptive attitudes of the Muslim community in Patas Village, Gerokgak District, Buleleng Regency, during the celebration 
of the Hindu Day of Silence (Nyepi). This qualitative case study aims to analyze the specific contributions of the Muslim 
community namely, adjusting the volume of the Adzan (call to prayer) and limiting the use of vehicles by walking to the 
Jami’ Nurul Falah Mosque in strengthening tolerance and interreligious harmony. The research employs C. Otto 
Scharmer’s U-Model analytical framework to map the collective transformation processes underlying these adaptive 
practices. The findings indicate that the harmony achieved in Patas Village is the result of a shared awareness rooted in the 
local value of Menyama Braya (kinship and togetherness) and grounded in the theological principle of Ushul Fiqh al-‘adatu 
al-muhakkamah (custom as a legal consideration). This transformative process moves from Downloading (the habitual 
practice of using full-volume loudspeakers during prayer) to Realizing (a new adaptive behavior) through Presencing, in 
which symbolic acts of sacrifice such as lowering the Adzan volume and walking instead of driving are accepted as 
manifestations of collective sincerity, as agreed upon by the Interfaith Harmony Forum (FKUB). These practices are also 
perceived as not diminishing the solemnity of worship. Such simple yet meaningful actions create a high-trust equilibrium, 
serving as an effective mechanism for conflict prevention. This study fills a gap in the existing literature by presenting a 
concrete model of tolerance that emerges from social interaction and the collective transformation of consciousness within 
a minority community in respecting the traditions of the majority. 

Keywords: Religious, Moderation, Nyepi, Adzan, Bali 
 
Abstrak: Penelitian ini mengkaji praktik moderasi beragama sebagai sebuah pilar utama harmoni sosial di Bali, berfokus pada sikap 

adaptif komunitas Muslim di Desa Patas, Kecamatan Gerokgak, Kabupaten Buleleng, selama perayaan Hari Raya Nyepi 
umat Hindu. Studi Kasus Kualitatif ini bertujuan untuk menganalisis kontribusi spesifik umat Muslim, yaitu penyesuaian 
volume suara Adzan dan pembatasan penggunaan kendaraan (berjalan kaki) menuju Masjid Jami’ Nurul’ Falah, terhadap 
penguatan toleransi dan kerukunan antarumat beragama. Penelitian ini menggunakan kerangka analisis Model U oleh 
Otto Scharmer untuk memetakan proses transformatif kolektif yang mendasari praktik tersebut. Hasil temuan 
menunjukkan bahwa harmonisasi yang tercipta di Desa Patas adalah produk dari kesadaran bersama yang berakar pada 
nilai lokal, yaitu Menyama Braya dan memiliki landasan teologis dalam prinsip Ushul Fiqh al-‘datu al-muhakkamah. 
Proses ini secara transformatif bergerak dari Downloading (kebiasaan lama beribadah menggunakan pengeras suara 
penuh) menuju Realizing (tindakan baru yang adaptif) melalui Presencing, di mana pengorbanan simbolik seperti 
pengurangan volume suara Adzan dan berjalan kaki diterima sebagai bentuk manifestasi ketulusan yang disepakati 
bersama (FKUB), serta dinilai tidak mengurangi kekhidmatan ibadah. Tindakan-tindakan nyata dan sederhana ini 
menciptakan keseimbangan (High-trust equilibrum) sebagai mekanisme pencegahan konflik yang sangat efektif. 
Penelitian ini mengisi kekosongan literatur dengan menyajikan model konkret praktik toleransi  yang lahir dari interaksi 
sosial dan perubahan kesadaran kolektif komunitas minoritas dalam menghargai tradisi mayoritas.  

Kata Kunci: Model Beragama, Nyepi, Adzan, Bali  
 
 

PENDAHULUAN 

Indonesia secara fundamental adalah sebuah negara kepulauan yang dibangun di atas fondasi sosial, 

etnis, dan agama, yang merupakan kekayaan sekaligus tantangan sosiologis yang kompleks dalam 

menjaga kohesoi nasional. Dinamikas sosial yang majemuk ini menuntut adanya pendekatan yang 

strategis dan berimbang dalam praktik kehidupan beragama. Oleh karena itu, moderasi beragama telah 

diangkat oleh negara sebagai sebuah kerangka pikir dan resolusi utama dalam menjaga kerukunan 

antarumat beragama, menekankan nilai-nilai fundamental seperti keseimbangan (Tasawuf), keadilan 

file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1
mailto:syirwanainuurfi@gmail.com


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

44  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
doi.org/10.55102.alyasini.v11i1, journal.alyasini.ac.id/index.php/alyasini    

Vol. 11 No. 01    

2026            

(I’tidal), dan toleransi (Tasamuh).1 Pendekatan ini secara esensial berfungsi untuk mencegah ekstremisme 

dan polarisasi, serta mengedepankan hidup berdampingan secara damai. Konsep moderasi beragama 

dalam konteks Indonesia tidak hanya dipahami sebagai wacana teologis atau moral, melainkan sebagai 

pendekatan strategis yang terinstitusionalisasi untuk memastikan pembangunan karakter bangsa yang 

inklusif.2 

Komitmen negara terhadap pendekatan ini semakin diperkuat dengan dengan diterbitkannya 

Peraturan Presiden (Perpres) Nomor 58 Tahun 2023 tentang Penguatan moderasi beragama.3 Regulasi ini 

menjadi pedoman operasional yang jelas bagi pemerintahan pusat, pemerintahan daerah, dan seluruh 

umat beragama di Indonesia. Adanya Pepres 58/2023 menandai bahwa moderasi beragama telah 

dilampaui wacana teologis semata, melainkan menjadi kebijakan publik yang mengikat, bertujuan 

menciptakan kehidupan beragama yang kolaboratif, inklusif, dan kondusif bagian persatuan bangsa. 

Penelitian ini berfungsi sebagai Studi Kasus empiris untuk mengevaluasi aktivtas implementasi mandat 

kebijakan nasional ini di tingkat komunitas. Jika moderasi beragama adalah resolusi yang diamanatkan 

pemerintah untuk kerukunan, maka praktik yang terjadi di Bali menyediakan bukti empiris yang hidup 

mengenai bagaimana resolusi tersebut dapat berakar kuat pada kearifan lokal untuk menciptakan 

kepatuhan sukarela, bukan hanya paksaan hukum formal.4 

Pulau Bali telah lama dikenal sebagai model kearifan lokal dan keberagaman bernilai tinggi, di mana 

mayoritas penduduk beragama Hindu hidup berdampingan secara damai dengan komunitas Islam yang 

signifikan.5 Studi Kasus yang diambil dalam penelitian ini, khususnya di Kecamatan Gerokgak, 

Kabupaten Buleleng, menampilkan dinamika pluralisme yang begitu menantang. Contohnya, Desa Patas 

memiliki komposisi demografis yang menuntut manajemen konflik dan toleransi yang canggih, dengan 

sekitar 7.482 penganut agama Hindu dan 4.377 penganut agama Islam, di samping penganut agama lain 

dalam jumlah yang kecil. Komposisi ini menegaskan bahwa keharmonisan yang terbentuk di wilayah ini 

merupakan hasil dari interaksi komunal yang intens, bukan sekadar segregasi pasif.6 

Fondasi sosiologis yang menopang harmoni ini terletak pada kearifan lokal yang telah ada sejak 

lama, terutama konsep Menyama Braya. Menyama Braya, yang secara harfiah berarti ‘Bersaudara’, adalah 

budaya persaudaraan yang penerapannya melampaui batas agama, berlaku bagi semua umat, termasuk 

non-Hindu. Konsep ini berimplikasi pada sebuah kontrak sosial yang memandang setiap individu dalam 

komunitas sebagai saudara, sebuah perangkat sosiologis yang memfasilitasi dialog etika. Ikatan ini 

kemudian dihidupkan dalam praktik kehidupan sehari-hari melalui ikatan kekeluargaan lintas iman 

seperti Nyama Selam dan Nyama Hindu. Keberadaan kearifan lokal inilah yang mencegah gesekan dan 

 
1 Muliawan, C., & Hafizi, M. F. A. (2024). Pendidikan Moderasi Beragama di Indonesia. Al-Ibnor: Jurnal Pendidikan, 1(2), 96-103. 

https://doi.org/10.63849/alibnor-vol1-no2-2024-id15  
2 Prakosa, P. (2022). Moderasi beragama: Praksis kerukunan antar umat beragama. Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity 

(JIREH), 4(1), 45-55. https://doi.org/10.37364/jireh.v4i1.69  
3 Database Peraturan, “Penguatan Moderasi Beragama,” Database Peraturan JDIH BPK, 2025, 

https://peraturan.bpk.go.id/Details/265185/perpres-no-58-tahun-2023  
4  Prakosa, P. (2022). Moderasi beragama: Praksis kerukunan antar umat beragama. Jurnal Ilmiah Religiosity Entity Humanity 

(JIREH), 4(1), 45-55. https://doi.org/10.37364/jireh.v4i1.69 
5 Zulaiha, E. (2023). Mengeksplorasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Di Tengah Isu Kontemporer, Kuriotas, 

https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/resensi/moderasi-beragama-di-tengah-isu-kontemporer-
2023%0Ahttps://eperpus.kemenag.go.id/web/index.php?p=show_detail&id=43989.  

6 LAYAK, “Data Penduduk KUA Kecamatan Gerokgak,” Layanan Agama Kecamatan, 2025, https://kua-
bali.id/penduduk/kua_gerokgak  

file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1
https://doi.org/10.63849/alibnor-vol1-no2-2024-id15
https://doi.org/10.37364/jireh.v4i1.69
https://peraturan.bpk.go.id/Details/265185/perpres-no-58-tahun-2023
https://doi.org/10.37364/jireh.v4i1.69
https://kua-bali.id/penduduk/kua_gerokgak
https://kua-bali.id/penduduk/kua_gerokgak


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

45  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
doi.org/10.55102.alyasini.v11i1, journal.alyasini.ac.id/index.php/alyasini    

Vol. 11 No. 01    

2026            

memungkinkan adaptasi timbal balik dalam momen-momen sensitif, karena tindakan adaptif diterima 

bukan sebagai pelecehan, tetapi sebagai wujud penghargaan yang memperkuat kohesi sosial berdasarkan 

ikatan persaudaraan.7 

Konteks paling krusial dalam menguji keberlanjutan moderasi beragama di Bali adalah perayaan 

Hari Raya Nyepi, yang merupakan perayaan Tahun Baru Saka dan momen paling sakral bagi umat Hindu. 

Nyepi menuntut pelaksanaan Catur Brata Penyepian selama 24 jam penuh, mencakup larangan-larangan 

ketat seperti Amati Geni (tidak menyalakan api, termasuk suara bising atau listrik) dan Amati Lelungan 

(tidak berpergian). Tuntutan akan suasana keheningan total ini berpotensi bergesekan secara langsung 

dengan praktik ibadah Muslim yang bersifat komunal dan auditori, seperti mengumandangkan Adzan 

dan mobilisasi jamaah ke Masjid. Konflik potensial ini menjadi medan uji nyata bagi praktik moderasi 

beragama.8 

Fenomena inti penelitian ini terletak pada respon adaptif yang dilakukan oleh komunitas Muslim 

di Desa Patas khususnya di sekitar Masjid Nurul Falah, Dusun Yehbiu, Kecamatan Gerokgak. Moderasi 

beragama diwujudkan melalui dua praktik spesifik yang mencerminkan sikap saling menghormati. 

Pertama, umat Muslim melakukan penyesuaian volume Adzan, di mana pengeras suara luar Masjid 

dikecilkan atau hanya berfungsi di bagian dalam, sesuai kesepakatan kolektif yang disosialisasikan 

melalui Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB). Kedua, jamaah Muslim memilih berjalan kaki atau 

tidak menggunakan kendaraan bermotor menuju Masjid saat shalat berjamaah, sebagai upaya 

menghormati suasana hening (Amati Geni) dan larangan bepergian (Amati Lelungan). Tindakan ini 

mendefinisikan ulang toleransi ini; ini bukan sekadar non-interferensi pasif, tetapi pengorbanan adaptif 

proaktif di mana komunitas Muslim membatasi kenyamanan ekspresi ibadahnya demi memfasilitasi 

kekhidmatan ibadah kelompok lain. Pengorbanan simbolik ini menguatkan ikatan sosial secara 

signifikan, yang dibuktikan dengan adanya apresiasi verbal dari umat Hindu dan kolaborasi dalam 

menjaga ketertiban, seperti yang dilakukan oleh Pecalang (keamanan adat Hindu) dan Satuan Tugas 

Masjid. 

Meskipun Bali telah menjadi objek studi yang kaya terkait harmoni Hindu dan Muslim, termasuk 

kajian akulturasi budaya seperti Male dan Ngejot, serta praktik moderasi di lembaga pendidikan, masih 

terdapat celah penelitian yang spesifik. Berbagai penelitian cenderung bersifat deskriptif, berfokus pada 

interaksi umum antar komunitas atau aspek pendidikan toleransi.9 Kesenjangan utama yang 

diidentifikasi adalah keterbatasan kajian yang secara spesifik mengeksplorasi bentuk-bentuk tindakan 

mikro yang terlihat seperti penyesuaian volume Adzan dan pembatasan transportasi dalam konteks 

perayaan keagamaan tertentu yang sakral seperti Hari Raya Nyepi. Penelitian terdahulu belum secara 

mendalam menganalisis dampak konkret dan proses sosiologis yang melandasi pergeseran perilaku yang 

spesifik ini. Penelitian ini bertujuan mengisi celah dengan menganalisis secara kritis proses bagaimana 

dan mengapa masyarakat bertransformasi dari pola lama menuju tindakan adaptif baru ini. Orisinalitas 

 
7 Gateri, N. W. (2021). Makna hari raya nyepi sebagai peningkatan spiritual. Tampung Penyang, 19(2), 150-162. 

https://doi.org/10.33363/tampung-penyang.v19i2.756  
8 Fajrusalam, H., Wulandari, A., Pratama, G. A., Melia, N., & Robin, S. J. (2023). Analisis Tradisi Umat Muslim Hasil Akulturasi 

dengan Budaya Hindu di Bali Indonesia. Jurnal Pendidikan Tambusai, 7(1), 4613-4621. https://doi.org/10.31004/jptam.v7i1.5966  
9 Saihu, S. (2020). Harmoni Hindu-Muslim di Bali melalui kearifan lokal: Studi di Kabupaten Jembrana. Harmoni, 19(1), 7-27. 

https://doi.org/10.32488/harmoni.v19i1.376  

file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1
https://doi.org/10.33363/tampung-penyang.v19i2.756
https://doi.org/10.31004/jptam.v7i1.5966
https://doi.org/10.32488/harmoni.v19i1.376


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

46  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
doi.org/10.55102.alyasini.v11i1, journal.alyasini.ac.id/index.php/alyasini    

Vol. 11 No. 01    

2026            

penelitian terletak pada justifikasi interdisipliner; studi kasus mikro ini dianalisis tidak hanya melalui 

lensa sosiologis tetapi juga melalui landasan teologis Ushul Fiqh (al-‘adatu al-muhakkamah) dan kerangka 

analisis perubahan sosial Model U Scharmer. Penggunaan Model U memungkinkan peneliti untuk 

menganalisis proses Sensing dan Presencing kolektif yang melandasi terciptanya tindakan baru (Realizing), 

memberikan kedalaman analitis yang kritis dan transformatif yang diperlukan untuk publikasi ilmiah.  

Praktik penyesuaian ibadah oleh komunitas Muslim di Bali, meskipun tampak sebagai hasil 

kompromi sosial, memiliki dasar teologis yang kuat, yakni kaidah Ushul Fiqh: “al-‘adatu al-mukkamah”. 

Kaidah ini, yang berarti “adat dapat dijadikan dasar hukum”, memberikan fleksibilitas bagi hukum Islam 

untuk beradaptasi dengan kebiasaan masyarakat selama adat tersebut merupakan ‘urf shahih (adat yang 

baik) dan tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariat. Kaidah ini memastikan bahwa hukum Islam 

tetap relevan dan fungsional di tengah perkembangan budaya dan tantangan sosial kontemporer.10 Dalam 

kasus Nyepi, tuntutan akan keheningan total dianggap sebagai kebiasaan yang baik dan berakar pada 

prinsip keadilan sosial dan kebaikan bersama (maslaha ammah)  untuk memungkinkan umat Hindu 

menjalankan ritual mereka dengan khidmat. Oleh karena itu, modifikasi praktik ibadah, seperti meredam 

suara Adzan atau membatasi penggunaan kendaraan, yang bertujuan menjaga ketentraman dan 

kerukunan antarumat, adalah tindakan yang sah secara syariat dan mencerminkan penafsiran fiqh yang 

dinamis dan kontekstual. Integrasi kaidah fiqh ini sangat krusial karena ia menjustifikasi bahwa 

moderasi beragama yang dipraktikan di Bali bukanlah pelemahan iman, melainkan manifestasi dari 

pemahaman agama yang inklusif, yang memungkinkan hukum agama dan kearifan lokal bersinergi demi 

perdamaian sosial.  

Untuk menganalisis proses transformasi perilaku dari kebiasaan lama menuju praktik adaptif yang 

baru, penelitian ini secara khusus mengadopsi kerangka analisis Model U Theory dari C. Otto Scharmer. 

Model U adalah kerangka kerja Kualitatif yang menjelaskan bagaimana sistem sosial bergerak dari 

mempertahankan pola lama (Downloading) menuju penciptaan masa depan yang berkelanjutan (Realizing), 

melalui proses pembelajaran transformatif yang mendalam. Penggunaan teori ini menjustifikasi bahwa 

perubahan sosial keagamaan yang terjadi di Desa Patas adalah hasil dari kesadaran kolektif yang 

terorganisir, bukan sekadar kepatuhan insidental.11 Transformasi komunitas Muslim di Desa Patas dapat 

dijelaskan melalui alur Model U. awalnya, terdapat tahap Downloading, di mana komunitas menjalankan 

rutinitas ibadah dengan pengeras suara dan kendaraan, mencerminkan pola pikir lama yang tidak 

mempertimbangkan konteks Nyepi. Kemudian, terjadi Sensing, di mana komunitas mulai membuka 

pikiran dan hati untuk mengamati serta merasakan kebutuhan mendalam umat Hindu akan keheningan 

mereka mencapai Presencing, sebuah titik balik transformasi yang diwujudkan melalui kesepakatan 

bersama FKUB dan tradisi Menyama Braya. Pada tahap ini, komunitas terhubung dengan kesadaran 

bersama bahwa kepentingan harmoni sosial adalah potensi tertinggi yang harus diwujudkan, melalui 

kepentingan ekspresi ibadah individual. Proses Presencing ini menghasilkan praktik-praktik Realizing 

(tindakan baru) yang berkelanjutan dan terinternalisasi, yaitu pengurangan volume Adzan dan anjuran 

 
10 Kumparan, “Penjelasan tentang Pengertian Al-Adatu Muhakkamah,” Kumparan.com, 2022, https://kumparan.com/berita-

terkini/penjelasan-tentang-pengertian-al-adatu-muhakkamah-1yUI9fwjxjt/full  
11 Dowling, N. (2024). Complex Movements for Change: A Case Study. In Critical Acting Pedagogy (pp. 151-165). Routledge. 

file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1
https://kumparan.com/berita-terkini/penjelasan-tentang-pengertian-al-adatu-muhakkamah-1yUI9fwjxjt/full
https://kumparan.com/berita-terkini/penjelasan-tentang-pengertian-al-adatu-muhakkamah-1yUI9fwjxjt/full


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

47  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
doi.org/10.55102.alyasini.v11i1, journal.alyasini.ac.id/index.php/alyasini    

Vol. 11 No. 01    

2026            

berjalan kaki, yang terbukti efektif menjaga harmoni. Model U ini memungkinkan peneliti untuk 

mengidentifikasi bahwa moderasi beragama di bali adalah hasil dari pembelajaran transformatif kolektif 

(Co-Sensing), yang memberikan kedalaman psikososial dan sosiologis yang hilang dalam studi deskriptif 

biasa. 

Berdasarkan latar belakang yang komprehensif, urgensi kebijakan moderasi beragama nasional, dan 

kesenjangan penelitian yang berfokus pada tindakan adaptif mikro di Bali, penelitian ini diajukan untuk 

menjawab dua pertanyaan fokus utama yang saling terkait. Pertanyaan pertama adalah mengenai 

bagaimana moderasi beragama, yang diperkuat oleh kearifan lokal Menyama Braya, dapat berperan 

transformatif dalam menjaga harmoni sosial di Bali yang memiliki keberagaman agama dan etnis. 

Pertanyaan kedua adalah sejauh mana praktik nyata adaptif, seperti penyesuaian volume Adzan dan 

berjalan kaki menuju Masjid saat Hari Raya Nyepi, dapat berkontribusi secara konkret terhadap toleransi 

antarumat beragama di Desa Patas, dan bagaimana praktik ini sejalan dengan kaidah Ushul Fiqh (al-‘adatu 

al muhakkamah). Sejalan dengan pertanyaan tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara 

mendalam peran Model U dalam menjelaskan proses transformatif moderasi beragama di Bali dalam 

konteks keberagaman, serta mengkaji kontribusi praktik spesifik (penyesuaian suara Adzan dan berjalan 

kaki) sebagai implementasi al-‘adatu al muhakkamah dan dampaknya terhadap kohesi sosial.12 

Penelitian ini diharapkan memberikan kontribusi ganda, baik di ranah keilmuan maupun praktis. 

Secara keilmuan, penelitian ini memperkaya khazanah studi agama dan sosial dengan menyajikan studi 

kasus mikro yang didukung oleh analisis Model U Scharmer dan justifikasi Ushul Fiqh kontemporer. Hal 

ini memberikan landasan teoritis baru untuk memahami berkelanjutan toleransi di Indonesia. Secara 

praktis, hasil penelitian ini berfungsi sebagai rekomendasi praktik terbaik yang operasional bagi Forum 

Kerukunan Umat Beragama (FKUB) dan pengurus Masjid di wilayah minoritas untuk mengadoptasi 

model adaptasi ibadah yang inklusif dan berbasis kesepakatan komunla. Penelitian ini menyoroti bahwa 

tindakan kecil yang bersifat adaptif dan simbolis, ketika didukung oleh kesadaran transformatif, 

memiliki dampak besar dalam meningkatkan kesadaran sosial, memperkuat toleransi, dan menjaga 

kohesi komunal, yang sejalan dengan penguatan moderasi beragama nasional.  

 

METODE PEBELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus. Pendekatan 

kualitatif dipilih karena bertujuan untuk memahami makna, pengalaman, dan interpretasi subjek 

terhadap fenomena sosial secara mendalam dalam konteks alamiah. Penelitian kualitatif berfokus pada 

eksplorasi makna yang dibangun individu atau kelompok terhadap suatu masalah sosial,13 sedangkan 

Moleong menyatakan bahwa pendekatan ini menekankan proses, interaksi, dan pemaknaan daripada 

pengukuran variabel.14 Desain studi kasus digunakan karena penelitian berfokus pada satu kasus yang 

spesifik dan kontekstual, yaitu praktik penyesuaian ibadah umat Muslim saat Hari Raya Nyepi di Desa 

 
12 Buamona, S. B. (2024). Kaidah Al-‘Adatu Muhakkamah: Konsep, Aplikasi, dan Relevansi dalam Dinamikan Hukum Islam 

Kontemporer. Al-Mizan: Jurnal Kajian Hukum dan Ekonomi, 10(2), 171-184. 
13 Creswell, J. W. (2018). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage 

Publications. 
14 Moleong, L. J. (2021). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya. 

file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

48  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
doi.org/10.55102.alyasini.v11i1, journal.alyasini.ac.id/index.php/alyasini    

Vol. 11 No. 01    

2026            

Patas, Bali. Yin menjelaskan bahwa studi kasus tepat digunakan ketika peneliti ingin memahami 

fenomena kontemporer secara mendalam dalam konteks kehidupan nyata, terutama ketika batas antara 

fenomena dan konteksnya tidak tampak secara tegas.15 

Pengumpulan data dilakukan dengan teknik purposive sampling, yaitu pemilihan informan secara 

sengaja berdasarkan keterlibatan dan relevansinya dengan fokus penelitian. Purposive sampling dalam 

penelitian kualitatif bertujuan memilih sumber data yang paling kaya informasi.16 Data dikumpulkan 

melalui wawancara mendalam, observasi partisipan, dan dokumentasi sebagai bentuk triangulasi 

metode. Denzin dan Lincoln menyatakan bahwa triangulasi merupakan strategi penting untuk 

meningkatkan kredibilitas dan keabsahan data dalam penelitian kualitatif.17 Analisis data dilakukan 

secara induktif melalui tahapan reduksi data, penyajian data, serta penarikan dan verifikasi kesimpulan 

sebagaimana dikemukakan oleh Miles, Huberman, dan Saldaña, sehingga temuan penelitian benar-benar 

mencerminkan realitas sosial dan dinamika moderasi beragama yang diteliti.18 

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN  

Gambaran Umum Lokasi Penelitian 

Penelitian ini dilakukan di Desa Patas, Kabupaten Buleleng, Bali, sebuah wilayah yang 

menampakkan kompleksitas demografi dan harmoni sosial yang signifikan. Desa Patas sendiri tercatat 

memiliki populasi lebih dari 12.000 jiwa, dengan komposisi yang menunjukkan eksistensi antara 

mayoritas umat Hindu (sekitar 7.482 jiwa) dan komunitas Muslim yang signifikan (sekitar 4.377 jiwa).19 

Perbandingan jumlah pemeluk agama ini menempatkan Desa Patas sebagai laboratorium hidup untuk 

mengkaji praktik moderasi beragama, karena keharmonisan yang terbentuk di sini bukanlah sekadar 

eksistensi pasif, melainkan hasil dari interaksi komunal yang intens. 

Konteks lokasi ini menjadi krusial karena tuntutan Hari Raya Nyepi umat Hindu, yang mewajibkan 

pelaksanaan Catur Brata Penyepian selama 24 jam penuh, termasuk larangan menyalakan api atau suara 

bising (Amati Geni) dan larangan bepergian (Amati Lelungan). Potensi gesekan antara kewajiban hening total 

ini dengan praktik ibadah Muslim yang bersifat komunal dan auditori (Adzan dan mobilisasi jamaah ke 

Masjid) menjadi fokus utama temuan penelitian ini.  

a. Temuan Mengenai Peran Moderasi Beragama dalam Menjaga Harmoni Sosial 

Temuan di lapangan melalui observasi menunjukkan bahwa moderasi beragama di Desa Patas 

diwujudkan dalam kepatuhan kolektif terhadap suasana hening total selama Hari Raya Nyepi, 

mencerminkan adanya ikatan persaudaraan yang melampaui batas agama, yang dikenal sebagai 

Menyama Braya. Selama Nyepi berlangsung, suasana desa tampak sangat hening dan kondusif, di mana 

umat Muslim secara sadar menahan diri untuk tidak melakukan aktivitas di luar rumah dan tidak 

membuat perkumpulan yang dapat menimbulkan suara bising.20 

 
15 Yin, R. K. (2018). Case Study Research and Applications: Design and Methods (6th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 
16 Sugiyono. (2022). Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta. 
17 Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2018). The Sage Handbook of Qualitative Research (5th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 
18 Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook (3rd ed.). Thousand Oaks, 

CA: Sage Publications. 
19 Desa Patas, “Tabel Data Kependudukan Berdasarkan Populasi Per Wilayah,” Desa Patas, 2025, https://patas-

buleleng.desa.id/index.php/first/wilayah  
20 Kiswara, K. A. T., Astuti, N. W. Y., & Sari, I. A. P. (2024). Aktualisai Pelaksanaan Hari Raya Nyepi Di Era Globalisasi 

file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1
https://patas-buleleng.desa.id/index.php/first/wilayah
https://patas-buleleng.desa.id/index.php/first/wilayah


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

49  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
doi.org/10.55102.alyasini.v11i1, journal.alyasini.ac.id/index.php/alyasini    

Vol. 11 No. 01    

2026            

Kepala Dusun Tegal Asri, Bapak I Wayan Suradnya, dari pihak Hindu menegaskan bahwa 

praktik ini sangat ditaati oleh warga Muslim dan merupakan wujud nyata toleransi yang esensial 

untuk menghindari konflik sosial dan menjaga ketentraman bersama. Kesadaran kolektif ini diperkuat 

melalui mekanisme formal dan kultural. Beberapa hari sebelum Nyepi, Forum Kerukunan Umat 

Beragama (FKUB) dan pengurus desa adat mengadakan sosiolisasi intensif, yang menghasilkan 

kesepakatan kolektif. Ketua Dewan Kemakmuran Masjid (DKM) Jami’ Nurul Falah, Bapak Agus 

Baidawi, membenarkan bahwa sikap saling menghormati ini telah menjadi kebiasaan bertahun-tahun 

yang disosialisasikan melalui surat edaran FKUB, memastikan umat Hindu dapat beribadah dengan 

tenang tanpa mengurangi kekhidmatan ibadah Muslim. 

Temuan ini secara konsisten menunjukkan bahwa moderasi beragama berfungsi sebagai 

pengikat sosial. Kepala Dusun Yehbiu Kelod, Bapak Ainul Yaqin, menyatakan bahwa dampak dari 

sikap toleransi yang tinggi ini adalah semakin eratnya ikatan persaudaraan, menjadikan moderasi 

beragama bukan hanya sekadar teori, tetapi budaya yang hidup dan saling menjaga. Apresiasi verbal 

bahkan terlihat dari pihak Hindu (Pecalang) kepada umat Muslim karena mematuhi aturan adat, 

sebuah interaksi yang menggarisbawahi praktik kerukunan berbasis nilai lokal. 

b. Kontribusi Praktik Adaptif Terhadap Toleransi Antarumat Beragama 

Temuan lapangan secara spesifik mengidentifikasi dua praktik adaptif utama yang secara nyata 

mendukung toleransi dan harmoni sosial selama Hari Raya Nyepi. Pertama, mengenai Penyesuaian 

Volume Suara Adzan, observasi menunjukkan bahwa pada malam menjelang dan saat Nyepi, pengeras 

suara luar Masjid dikecilkan volumenya atau bahkan tidak berfungsi sama sekali. Adzan tetap 

dikumandangkan, namun hanya dengan suara Muadzin di bagian dalam Masjid. Praktik ini selaras 

dengan prinsip Amati Geni yang menuntut keheningan, dan diterima sebagai wujud penghormatan oleh 

umat Hindu. Praktik ini memiliki landasan teologis yang fleksibel dan kontekstual, sejalan dengan 

kaidah Ushul Fiqh “al-‘adatu al muhakkamah” (adat dapat dijadikan dasar hukum) yang memungkinkan 

penyesuaian ibadah demi maslaha ammah (kebaikan bersama) selama tidak bertentangan dengan 

prinsip dasar syariat.  

Kedua, mengenai Pembatasan Transportasi Menuju Masjid, terlihat bahwa jamaah Muslim 

mematuhi anjuran untuk berjalan kaki atau tidak menggunakan menggunakan kendaraan bermotor 

saat menuju Masjid untuk shalat berjamaah. Hal ini dilakukan sebagai penghormatan terhadap 

larangan bepergian (Amati Lelungan) yang diterapkan oleh umat Hindu. Jamaah yang rumahnya jauh 

memilih untuk melaksanakan shalat di rumah masing-masing, menunjukkan kesediaan untuk 

melakukan pengorbanan adaptif demi menjaga suasana hening. Marbot Masjid Jami’ Nurul Falah, 

Bapak Saifurrahman, menyatakan bahwa tindakan berjalan kaki ini adalah wujud nyata toleransi 

untuk menghindari sanksi adat dan bahkan mendapat apresiasi dari Pecalang.  

Hasil angket yang dikumpulkan dari audiens Muslim memperkuat temuan ini, dia mana 

mayoritas responden menyatakan bahwa pengurangan volume Adzan dan berjalan kaki ke Masjid 

adalah langkah yang sangat penting dan mereka bersedia menjalankan aturan tersebut sebagai upaya 

untuk menjaga dan mendorong toleransi antarumat beragama di Bali. Praktik-praktik nyata yang 

 
(Momentum Membangun Karakter Generasi Muda Yang Satwika). Widyanatya, 6(2), 69-70.  

file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

50  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
doi.org/10.55102.alyasini.v11i1, journal.alyasini.ac.id/index.php/alyasini    

Vol. 11 No. 01    

2026            

sederhana namun berdampak ini terbukti mencegah potensi konflik dan memperkuat kohesi sosial di 

Desa Patas. Satuan Tugas (Satgas) Masjid Jami’ Nurul Falah, Bapak Syarifuddin, menegaskan bahwa 

ketika muncul kendala kecil (misalnya anak-anak bermain di luar), penyelesaiannya selalu dilakukan 

melalui pendekatan kekeluargaan, yang menunjukkan bahwa praktik toleransi telah terinternalisasi 

hingga ke mekanisme penyelesaian masalah sosial.  

Pembahasan 

Pembahasan ini bertujuan untuk mengintepretasikan temuan-temuan empiris yang diperoleh di 

Desa Patas melalui lensa teoritis yang telah ditetapkan, yaitu kerangka Model U Theory C. Otto Shcarmer 

dan kaidah Ushul Fiqh al-‘adatu al muhakkamah. Intepretasi ini akan menjelaskan proses transformatif, 

justifikasi teologis, dan kontribusi konkret dari praktik penyesuaian ibadah (pengurangan volume Adzan 

dan berjalan kaki menuju Masjid) terhadap penguatan moderasi beragama dan harmoni di Bali.  

a. Peran Moderasi Beragama dalam Konteks Kearifan Lokal Menyama Braya 

Temuan lapangan menegaskan bahwa moderasi beragama di Bali, berfungsi sebagai katalisator 

yang mengintegrasikan nilai-nilai keagamaan universal dengan kearifan lokal yang mengakar. Prinsip 

inti yang menjadi fondasi harmoni adalah Menyama Braya, yang secara harfiah berarti persaudaraan dan 

berlaku untuk semua umat, termasuk non-Hindu. Praktik adaptif yang ditunjukkan umat Muslim saat 

Hari Raya Nyepi, seperti menurunkan volume Adzan dan tidak menggunakan kendaraan bukan hanya 

kepatuhan terhadap reguasi formal (Surat Edaran FKUB), melainkan manifestasi dari kontak sosial 

Menyama Braya yang mengedepankan ikatan kekeluargaan lintas iman. 

Fenomena ini menunjukkan bahwa kearifan lokal tidak hanya menjadi latar belakang deskriptif, 

tetapi menjadi kekuatan tranformatif yang memfasilitasi moderasi beragama. Sikap saling 

menghormati ini telah melampaui toleransi pasif, menjadi sebuah (pengorbanan adaptif) proaktif yang 

disepakati bersama demi kebaikan kolektif. Interaksi antara Pecalang (pihak keamanan adat Hindu) 

yang mengapresiasi upaya jamaah Muslim dalam menjaga ketertiban Nyepi adalah bukti bahwa 

moderasi beragama telah melahirkan mekanisme sosiologis yang berbasis penghargaan timbal balik. 

Kesimpulan ini selaras dengan penelitian sebelumnya yang menekankan bahwa harmoni Hindu-

Muslim di Bali terjalin melalui tradisi lokal yang menghasilkan dialog etika dan persaudaraan lintas 

budaya.21 

b. Analisis Transformasi Perilaku Melalui Kerangka Model U Scharmer 

Untuk memahami bagaimana praktik addaptif ini tercipta dan berkelanjutan, penelitian ini 

mengaplikasikan Model U Theory C. Otto Scharmer, sebuah kerangka yang menjelaskan proses 

perubahan transformatif dari pola lama menuju tindakan baru yang bermakna. 

1. Downloading (Pola Pikir Lama), Pada tahap awal, komunitas Muslim di Desa Patas kemungkinan 

besar menjalankan rutinitas ibadah Adzan dan mobilisasi jamaah ke Masjid menggunakan pengeras 

suara luar dan kendaraan bermotor tanpa mempertibangkan kontesk Nyepi. Tahap ini dicirikan 

oleh Habitual Action yang berdasarkan asumsi lama, yaitu hak ekspresi ibadah sepenuhnya. 

 
21 Niam, M. K., Anggraeni, T., Azahro, N. P., & Fatir, F. (2022). Harmonisasi nilai-nilai kebudayaan dan keagamaan di kampung 

loloan timur, jembrana bali. Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies (IJMUS), 3(2), 99-108. 
https://doi.org/10.62289/ijmus.v3i2.50  

file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1
https://doi.org/10.62289/ijmus.v3i2.50


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

51  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
doi.org/10.55102.alyasini.v11i1, journal.alyasini.ac.id/index.php/alyasini    

Vol. 11 No. 01    

2026            

2. Sensing (Mengamati Realitas Baru), Pergeseran terjadi ketika komunitas mulai membuka diri untuk 

mengamati dan merasakan kebutuhan mendalam umat Hindu akan keheningan total (Amati Geni) 

dan (Amati Lelungan). Tahap ini melibatkan (mendengarkan empatik) dan (mempertanyakan) 

apakah pola lama tersebut masih etis serta relevan dalam konteks kerukunan. Kesadaran ini 

difasilitasi oleh sosialisasi FKUB dan kesepakatan adat. 

3. Presencing (Refleksi Mendalam Kolektif), Tahap ini adalah titik balik di mana komunitas terhubung 

dengan potensi tertinggi mereka, yaitu menjaga harmoni sebagai perwujudan iman yang inklusif. 

Kesepakatan kolektif yang melibatkan tokoh Muslim dan Hindu (seperti yang diungkap dalam 

wawancara) adalah manifestasi dari Presencing, di mana mereka melepaskan kepetingan ego 

kelompok demi mewujudkan kerukunan yang lebih besar.  

4. Realizing (Praktik Baru Yang Berkelanjutan), Hasil Hasil dari proses refleksi mendalam ini 

diwujudkan dalam tindakan nyata dan berkelanjutan, yaitu pengurangan volume Adzan dan 

anjuran berjalan kaki. Tindakan ini bukan hanya sekadar kepatuhan, melainkan prototyping solusi 

sosial yang terinternalisasi. Terbukti, tindakan ini berhasil mencegah konflik dan memperkuat 

kohesi sosial.   

Maka dari itu, Model U menjelaskan bahwa moderasi beragama di Desa Patas adalah hasil dari 

pembelajaran transformatif yang mendalam, memungkinkan masyarakat bergerak dari ego-system 

(kepentingan kelompok sendiri) menuju eco-system (kesadaran kolektif yang harmonis). 

c. Justifikasi Teologis: Adaptasi Ibadah dalam Perspektif Ushul Fiqh 

Penyesuaian praktik ibadah yang dilakukan oleh umat Muslim di Bali memiliki justifikasi 

teologis yang kuat, berlandaskan pada kaidah Ushu Fiqh yang fleksibel, yaitu: “al-‘adatu al 

muhakkamah”. Kaidah ini menyatakan bahwa adat atau kebiasan yang baik (urf shahih) yang 

bertentangan dengan prinsip dasar syariat, dapat dijadikan dasar penetapan hukum. Dalam Nyepi, 

adat Bali menuntut keheningan total. Keputusan umat Muslim untuk menyesuaikan volume Adzan 

dan memilih berjalan kaki dipandang sebagai ‘urf shahih karena memenuhi kriteria: 

1. Tidak bertentangan dengan pokok syariat: shalat tetap dilaksanakan dan Adzan tetap 

dikumandangkan, hanya bentuk ekspresi auditori yang disesuaikan.   

2. Mewujudkan Maslahah Ammah: tindakan ini bertujuan menjaga ketentraman dan kerukunan 

antarumat beragama, yang merupakan bagian dari maqashid syari’ah (tujuan syariat) dalam menjaga 

kehidupan. 

Justifikasi fiqh ini sangat penting karena menegaskan bahwa moderasi beragama yang 

dipraktikan di Bali bukanlah pelemahan keyakinan, tetapi implementasi dari  pemahaman agama yang 

inklusif dan kontekstual.22 Kaidah ini memberikan legitimasi bagi hukum Islam untuk beradaptasi 

dengan perkembangan sosial dan budaya modern, menjadikannya relevan dan fungsional di tengah 

keberagaman. Oleh karena itu, pengurangan volume Adzan saat Nyepi adalah bentuk fiqih yang 

dinamis, menyeimbangkan hak ekspresi ibadah individu dengan kewajiban etika sosial.  

d. Kontribusi Praktik Mikro Terhadap Kohesi Sosial 

 
22 Yupardhi, W. S. (2018). Perayaan Nyepi Umat Hindu Bali Bertindak Lokal dan Berpikir Universal. Widya Duta: Jurnal Ilmiah 

Ilmu Agama dan Ilmu Sosial Budaya, 13(1), 19-24. 

file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

52  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
doi.org/10.55102.alyasini.v11i1, journal.alyasini.ac.id/index.php/alyasini    

Vol. 11 No. 01    

2026            

Tindakan-tindakan mikro yang teramati penyesuaian Adzan dan berjalan kaki terbukti 

memiliki kontribusi makro terhadap kohesi sosial. Hal ini melampaui pencapaian tujuan fungsional. 

1. Pencegahan: dengan menghilangkan sumber konflik potensial (suara bising dan lalu lintas), 

komunitas secara proaktif mencegah polarisasi dan memastikan lingkungan yang kondusif bagi 

ibadah kedua belah pihak. 

2. Penguatan Kohesi: tindakan berjalan kaki dan ketaatan pada keheningan Nyepi adalah simbol 

pengorbanan kolektif umat Muslim yang diakui dan dihargai oleh umat Hindu. Apresiasi Pecalang 

kepada jamaah Muslim menunjukkan bahwa tindakan simbolik ini berhasil memperkuat ikatan 

persaudaraan Menyama Braya. 

3. Mekanisme Resolusi Damai: temuan mengenai penyelesaian kendala (anak-anak bermain) dengan 

kekeluargaan menunjukkan bahwa budaya toleransi telah terinternalisasi hingga menjadi 

mekanisme penyelesaian sengketa sosial. 

Singkatnya, moderasi beragama di Bali dihidupkan melalui praktik-praktik nyata yang 

sederhana, didukung oleh landasan teologis yang fleksibel dan kerangka transformasi sosial yang 

matang (Model U), sehingga berhasil menjaga harmoni dalam keberagaman yang kompleks. 

 

KESIMPULAN  

Berdasarkan hasil penelitian lapangan di Desa Patas, Buleleng, dapat disimpulkan bahwa Moderasi 

Beragama dalam perayaan Hari Raya Nyepi telah terimplementasi sebagai praktik sosial yang nyata dan 

berkelanjutan dalam menjaga harmoni antarumat beragama. Moderasi beragama tidak hanya bersifat 

normatif, tetapi telah mengakar dalam kehidupan masyarakat multikultural Bali. Harmoni sosial tersebut 

tercermin melalui sikap adaptif komunitas Muslim, khususnya dalam penyesuaian volume adzan dan 

memilih berjalan kaki ke masjid saat Nyepi sebagai bentuk penghormatan terhadap Catur Brata 

Penyepian umat Hindu. Praktik ini berlandaskan kearifan lokal Menyama Braya dan diperkuat melalui 

kesepakatan bersama yang difasilitasi oleh FKUB. 

Secara analitis, praktik moderasi ini dapat dijelaskan melalui Model U Theory C. Otto Scharmer, 

yang menunjukkan adanya transformasi kesadaran kolektif dari rutinitas lama menuju praktik baru yang 

lebih empatik dan kontekstual. Selain itu, penyesuaian ibadah tersebut memiliki legitimasi teologis 

melalui kaidah Ushul Fiqh al-‘adatu al muhakkamah, yang menegaskan fleksibilitas syariat demi kemaslahatan 

umum. Praktik sederhana seperti penyesuaian adzan dan berjalan kaki saat Nyepi terbukti berkontribusi 

signifikan dalam mencegah konflik, memperkuat kohesi sosial, serta meningkatkan kepercayaan 

antarumat beragama. Desa Patas dapat diposisikan sebagai best practice penerapan moderasi beragama 

dalam masyarakat multikultural yang inklusif dan damai. 

 

  

file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

53  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
doi.org/10.55102.alyasini.v11i1, journal.alyasini.ac.id/index.php/alyasini    

Vol. 11 No. 01    

2026            

DAFTAR PUSTAKA 

Buamona, S. B. (2024). Kaidah Al-‘Adatu Muhakkamah: Konsep, Aplikasi, dan Relevansi dalam 

Dinamikan Hukum Islam Kontemporer. Al-Mizan: Jurnal Kajian Hukum dan Ekonomi, 10(2), 171-184. 

Creswell, J. W. (2018). Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches (4th ed.). 

Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 

Database Peraturan, “Penguatan Moderasi Beragama,” Database Peraturan JDIH BPK, 2025, 

https://peraturan.bpk.go.id/Details/265185/perpres-no-58-tahun-2023  

Denzin, N. K., & Lincoln, Y. S. (2018). The Sage Handbook of Qualitative Research (5th ed.). Thousand Oaks, 

CA: Sage Publications. 

Desa Patas, “Tabel Data Kependudukan Berdasarkan Populasi Per Wilayah,” Desa Patas, 2025, 

https://patas-buleleng.desa.id/index.php/first/wilayah  

Dowling, N. (2024). Complex Movements for Change: A Case Study. In Critical Acting Pedagogy (pp. 151-

165). Routledge. 

Fajrusalam, H., Wulandari, A., Pratama, G. A., Melia, N., & Robin, S. J. (2023). Analisis Tradisi Umat 

Muslim Hasil Akulturasi dengan Budaya Hindu di Bali Indonesia. Jurnal Pendidikan Tambusai, 7(1), 

4613-4621. https://doi.org/10.31004/jptam.v7i1.5966  

Gateri, N. W. (2021). Makna hari raya nyepi sebagai peningkatan spiritual. Tampung Penyang, 19(2), 150-

162. https://doi.org/10.33363/tampung-penyang.v19i2.756  

Kiswara, K. A. T., Astuti, N. W. Y., & Sari, I. A. P. (2024). Aktualisai Pelaksanaan Hari Raya Nyepi Di Era 

Globalisasi (Momentum Membangun Karakter Generasi Muda Yang Satwika). Widyanatya, 6(2), 

69-70.  

Kumparan, “Penjelasan tentang Pengertian Al-Adatu Muhakkamah,” Kumparan.com, 2022, 

https://kumparan.com/berita-terkini/penjelasan-tentang-pengertian-al-adatu-muhakkamah-

1yUI9fwjxjt/full  

LAYAK, “Data Penduduk KUA Kecamatan Gerokgak,” Layanan Agama Kecamatan, 2025, https://kua-

bali.id/penduduk/kua_gerokgak  

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook (3rd ed.). 

Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 

Moleong, L. J. (2021). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya. 

Muliawan, C., & Hafizi, M. F. A. (2024). Pendidikan Moderasi Beragama di Indonesia. Al-Ibnor: Jurnal 

Pendidikan, 1(2), 96-103. https://doi.org/10.63849/alibnor-vol1-no2-2024-id15  

Niam, M. K., Anggraeni, T., Azahro, N. P., & Fatir, F. (2022). Harmonisasi nilai-nilai kebudayaan dan 

keagamaan di kampung loloan timur, jembrana bali. Indonesian Journal of Muhammadiyah Studies 

(IJMUS), 3(2), 99-108. https://doi.org/10.62289/ijmus.v3i2.50  

file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1
https://peraturan.bpk.go.id/Details/265185/perpres-no-58-tahun-2023
https://patas-buleleng.desa.id/index.php/first/wilayah
https://doi.org/10.31004/jptam.v7i1.5966
https://doi.org/10.33363/tampung-penyang.v19i2.756
https://kumparan.com/berita-terkini/penjelasan-tentang-pengertian-al-adatu-muhakkamah-1yUI9fwjxjt/full
https://kumparan.com/berita-terkini/penjelasan-tentang-pengertian-al-adatu-muhakkamah-1yUI9fwjxjt/full
https://kua-bali.id/penduduk/kua_gerokgak
https://kua-bali.id/penduduk/kua_gerokgak
https://doi.org/10.63849/alibnor-vol1-no2-2024-id15
https://doi.org/10.62289/ijmus.v3i2.50


Vol. 10 No. 06 
2025 

 
 
 
  

54  

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi Sinta 5 No.36/E/KPT/2022, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
doi.org/10.55102.alyasini.v11i1, journal.alyasini.ac.id/index.php/alyasini    

Vol. 11 No. 01    

2026            

Prakosa, P. (2022). Moderasi beragama: Praksis kerukunan antar umat beragama. Jurnal Ilmiah Religiosity 

Entity Humanity (JIREH), 4(1), 45-55. https://doi.org/10.37364/jireh.v4i1.69  

Saihu, S. (2020). Harmoni Hindu-Muslim di Bali melalui kearifan lokal: Studi di Kabupaten 

Jembrana. Harmoni, 19(1), 7-27. https://doi.org/10.32488/harmoni.v19i1.376  

Sugiyono. (2022). Metode Penelitian Kualitatif. Bandung: Alfabeta. 

Yin, R. K. (2018). Case Study Research and Applications: Design and Methods (6th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage 

Publications. 

Yupardhi, W. S. (2018). Perayaan Nyepi Umat Hindu Bali Bertindak Lokal dan Berpikir Universal. Widya 

Duta: Jurnal Ilmiah Ilmu Agama dan Ilmu Sosial Budaya, 13(1), 19-24. 

Zulaiha, E. (2023). Mengeksplorasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Di Tengah Isu Kontemporer, Kuriotas, 

https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/resensi/moderasi-beragama-di-tengah-isu-kontemporer-

2023%0Ahttps://eperpus.kemenag.go.id/web/index.php?p=show_detail&id=43989.   

 

 

file:///D:/COCI/OJS/1%20AL%20YASINI/2026%20V11N1JAN/doi.org/10.55102/alyasini.v11i1
https://doi.org/10.37364/jireh.v4i1.69
https://doi.org/10.32488/harmoni.v19i1.376

