
 

 

 

 

 

335 

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi No.36/E/KPT/2019, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1 , https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/  
 

Vol. 10 No. 06    

NOP 2025            

Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama di 

Kalangan Pasangan Nikah Beda Agama Masyarakat 

Tosari-Pasuruan 

 

Rudi Adi 
Institut Agama Islam (IAI) Al-Qodiri Jember 

adirudi905@gmail.com 
 

Accepted: 
24-10-2025 

Revised: 
30-10-2025 

Approved: 
27-11-2025 

 
 

Abstract: This study aims to examine the internalization of religious moderation values among interfaith married 
couples in Tosari, Pasuruan. This is motivated by the fact of religious plurality that occurs in the intended 
location. The important question to be answered is how interfaith married couples in Tosari, Pasuruan 
internalize the values of religious moderation in their family life. Methodologically, this study is based on a 
field study based on emic data tracking. Through this method, the study found that the internalization of 
religious moderation values in the families of interfaith married couples in Tosari, Pasuruan, occurs through 
four main pillars: tolerance, commitment to nationality, anti-violence, and accommodation to local 
traditions. This is of course not only related to efforts to maintain household harmony but also to strengthen 
social cohesion in a multicultural society. 

Keywords: Internalization, religious moderation values, interfaith married couples 
 
Abstrak: Kajian ini ini bertujuan untuk mengkaji tentang internalisasi nilai-nilai moderasi beragama di kalangan 

pasangan nikah beda agama di Tosari-Pasuruan. Hal ini dilatarbelakangi oleh fakta tentang pluralitas 
keberagamaan yang terjadi di lokasi yang dimaksudkan. Pertanyaan penting yang akan dijawab adalah 
bagaimana pasangan nikah beda agama di Tosari-Pasuruan menginternalisasikan nilai-nilai moderasi 
beragama dalam kehidupan keluarganya. Secara metodologis, kajian ini berpijak pada studi lapangan yang 
berbasis pada pelacakan data secara emik. Melalui metode tersebut diperoleh hasil kajian bahwa 
internalisasi nilai-nilai moderasi beragama pada keluarga pasangan nikah beda agama di Tosari, Pasuruan, 
berlangsung melalui empat pilar utama yaitu toleransi, komitmen kebangsaan, anti-kekerasan, dan 
akomodatif terhadap tradisi lokal. Hal ini tentu saja tidak hanya terkait dengan upaya menjaga 
keharmonisan rumah tangga, tetapi juga memperkuat kohesi sosial di masyarakat multikultural. 

Kata Kunci: Internalisasi, nilai moderasi beragama, pasangan nikah beda agama  
 

 

PENDAHULUAN 

Indonesia adalah negara yang kaya akan keanekaragaman budaya, suku, dan agama. 

Keberagaman ini menjadi salah satu keunggulan bangsa, namun sekaligus menghadirkan tantangan 

dalam menjaga keharmonisan sosial, terutama dalam hubungan interpersonal yang melibatkan 

individu dari latar belakang keyakinan yang berbeda. Salah satu isu yang menjadi perhatian dalam 

konteks ini adalah pernikahan beda agama, yang sering kali dianggap sensitif karena melibatkan 

potensi konflik baik dalam hubungan pasangan, pola asuh anak, hingga penerimaan masyarakat 

sekitar.1 

 
1 “Putri Jannatur Rahmah, “The Concept of Islamic Moderation: A Response to the Polemics of Interfaith Marriage in 

Indonesia,” Muhammadiyah Law Review 8, no. 2 (2024), accessed January 29, 2025, 

http://www.ojs.ummetro.ac.id/index.php/law/article/view/3561." 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1
https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/
mailto:adirudi905@gmail.com


 

 

 

 

 

336 

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi No.36/E/KPT/2019, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1 , https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/  
 

Vol. 10 No. 06    

NOP 2025            

Adanya keyakinan yang berbeda dalam lingkup perkawinan seringkali dipandang sebagai 

penghambat keharmonisan keluarga. Hal ini disebabkan oleh perbedaan keyakinan yang dapat 

memengaruhi komunikasi, pengambilan keputusan dalam rumah tangga, hingga nilai-nilai yang 

ditanamkan kepada anak.2 Pada sisi lain, pernikahan beda agama juga dapat menjadi cerminan nyata 

dari toleransi, suatu prinsip penting dalam kehidupan masyarakat yang majemuk.3 Melalui toleransi, 

pasangan beda agama dapat menunjukkan bahwa perbedaan tidak selalu menjadi penghalang, tetapi 

justru dapat menjadi ruang untuk saling belajar dan menghargai.4 

Fenomena di atas dapat ditemukan di Kecamatan Tosari, Kabupaten Pasuruan, sebuah 

wilayah yang dikenal dengan sebutan Kecamatan Bhinneka Tunggal Ika.5 Julukan ini mencerminkan 

keberagaman masyarakat Tosari yang hidup berdampingan dengan rukun meskipun memiliki latar 

belakang agama yang berbeda.6 Di wilayah ini, pernikahan beda agama bukanlah hal yang asing, 

melainkan praktik yang dianggap wajar dan bahkan diterima secara luas oleh masyarakat setempat.7 

Hal ini menunjukkan bahwa prinsip-prinsip moderasi beragama menjadi realitas yang berkembang 

dalam kehidupan masyarakat Tosari, yakni sikap menjunjung tinggi toleransi, keseimbangan, dan 

penghormatan terhadap perbedaan.8 Namun, meskipun pernikahan beda agama di Tosari telah 

menjadi fenomena yang lumrah, persoalan tetap muncul ketika pasangan dihadapkan pada tantangan 

untuk menyikapi perbedaan keyakinan dalam mewujudkan ketahanan keluarga. Ketahanan keluarga 

merujuk pada kemampuan keluarga untuk mengembangkan dirinya agar dapat hidup secara 

harmonis, sejahtera, dan bahagia, baik lahir maupun batin.9 Dalam konteks pernikahan beda agama, 

hal ini menjadi situasi yang dilematis, karena perbedaan keyakinan dapat menimbulkan konflik 

internal maupun eksternal yang memengaruhi keharmonisan rumah tangga.10 

Moderasi beragama menjadi salah satu pendekatan penting dalam mengatasi tantangan 

tersebut. Moderasi beragama menekankan pada keseimbangan dalam beragama, toleransi terhadap 

perbedaan, serta penghormatan terhadap keyakinan orang lain.11 Nilai-nilai ini dapat diinternalisasi 

 
2 “Firman Suryadi and Rina Puspita, “Interfaith Marriage and Its Implications for Children’s Education in Multicultural 

Families,” Indonesian Journal of Islamic Law 6, no. 2 (2023): 37–55." 
3 “Rudy Harjanto and others, ‘The Benefits And Challenges Of Same-Religious And Interfaith Marriages’, Russian Law 

Journal, 11.3 (2023), pp. 1139–50.” 
4 “Relit Nur Edi and others, ‘Penanaman Nilai Moral Dan Sikap Toleransi Bagi Keluarga Beda Agama’, Fikri: Jurnal 

Kajian Agama, Sosial Dan Budaya, 7.1 (2022), pp. 61–75.” 
5 “Kemenag, ‘Menag Resmikan Tosari sebagai Kecamatan Bhineka Tunggal Ika’, https://kemenag.go.id, n.d. 

<https://kemenag.go.id/nasional/menag-resmikan-tosari-sebagai-kecamatan-bhineka-tunggal-ika-wvg4jv> [accessed 24 

January 2025].” 
6 Nor Salam and Irwan Supriadin J, ‘Interfaith Marriage Among the Tengger-Tosari Community in Pasuruan: Between 

Religious Normativity and Cultural Reality’, FiTUA: Jurnal Studi Islam, 6.1 (2025), pp. 127–39, 

doi:10.47625/fitua.v6i1.1091. 
7 “Haryo Pradipta Adi, Fenomena proses perkawinan lintas agama dan makna keluarga berbeda agama (studi kasus di 

masyarakat Suku Tengger di desa Tosari, kabupaten Pasuruan), 2019 

<https://digilib.uns.ac.id/dokumen/78077/Fenomena-proses-perkawinan-lintas-agama-dan-makna-keluarga-berbeda-

agama-studi-kasus-di-masyarakat-Suku-Tengger-di-desa-Tosari-kabupaten-Pasuruan> [accessed 28 January 2025].” 
8 “Hadi Pajarianto, Imam Pribad, and Puspa Sari, ‘Tolerance between Religions through the Role of Local Wisdom and 

Religious Moderation’, HTS Teologiese Studies/Theological Studies, 78.4 (2022) 

<https://www.ajol.info/Index.Php/Hts/Article/View/246802> [accessed 28 January 2025].” 
9 “Ivana Maurović, Linda Liebenberg, and Martina Ferić, ‘A Review of Family Resilience: Understanding the Concept 

and Operationalization Challenges to Inform Research and Practice’, Child Care in Practice, 26.4 (2020), pp. 337–57, 

doi:10.1080/13575279.2020.1792838.” 
10 “M. Quraish Shihab, Perempuan (Lentera Hati, 2010)., 263.” 
11 “Adon Nasrullah Jamaludin, ‘Religious Moderation: The Concept and Practice in Higher Education Institutions’, Al-

Ishlah: Jurnal Pendidikan, 14.1 (2022), pp. 539–48.” 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1
https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/


 

 

 

 

 

337 

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi No.36/E/KPT/2019, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1 , https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/  
 

Vol. 10 No. 06    

NOP 2025            

oleh pasangan beda agama sebagai upaya untuk menciptakan hubungan yang harmonis, serta 

membangun pola komunikasi yang sehat dan saling mendukung. Selain itu, moderasi beragama juga 

dapat berfungsi sebagai fondasi untuk mengatasi tekanan eksternal, seperti stigma sosial atau 

ketidaksetujuan dari keluarga besar.12 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji lebih dalam bagaimana pasangan beda agama di 

Kecamatan Tosari menginternalisasi nilai-nilai moderasi beragama dalam kehidupan mereka. 

Pertanyaan yang ingin dijawab adalah bagaimana proses internalisasi nilai-nilai moderasi beragama 

dilakukan oleh pasangan beda agama. Tema yang sebenarnya telah menjadi “destinasi riset” dari 

beberapa pengkaji sebelumnya. Seperti terlihat dalam artikel yang mengkaji aspek moderasi 

beragama dalam keluarga penganut agama Kristen. Fokus utamanya adalah bagaimana keluarga 

Kristen dapat menjaga dan menumbuhkan moderasi beragama. Hasil penelitiannya menunjukkan 

adanya pemahaman tentang moderasi beragama yang hanya sebatas pada kesadaran tentang adanya 

perbedaan agama sebagai realitas. Padahal, moderasi beragama menuntut ketahanan, sikap berbagi, 

dan toleransi sesuai ajaran Kristen.13 

Penelitian lain mencoba untuk mengungkap hubungan antara orientasi religius, ketahanan 

spiritual, dan kualitas hubungan dalam pasangan lintas agama. Studi ini menggunakan model analisis 

dyadic untuk menilai dampaknya terhadap komitmen, keterlibatan dalam konflik, penyesuaian 

hubungan, dan makna hidup. Temuan utama penelitian ini menunjukkan adanya hubungan positif 

antara ketahanan spiritual dengan komitmen hubungan, penyesuaian pasangan, dan makna hidup. 

Dengan demikian, maka ketahanan spiritual berperan sebagai sumber daya dalam menghadapi stres 

dan mempertahankan kesejahteraan hubungan.14 

Berbeda dengan penelitian di atas, penelitian berikut ini terfokus pada upaya eksploratif 

terhadap dinamika toleransi dalam keluarga lintas agama, khususnya bagaimana mereka menghadapi 

perbedaan agama dan dampaknya terhadap keharmonisan rumah tangga serta pendidikan agama 

anak. Studi tersebut merupakan penelitian lapangan di Sumatera Barat. Dalam kesimpulannya 

dinyatakan bahwa perkawinan beda agama sekalipun dinyatakan sebagai perkawinan yang penuh 

resiko, namun bagi keluarga yang menjadi objek dalam penelitian tersebut justeru ditemukan adanya 

keharmonisan di dalam rumah tangganya. Keharmonisan itu ditopang oleh sikap toleran yang 

dikembangkan oleh setiap pasangan nikah beda agama, disertai kesediaan untuk menerima 

perbedaan yang ada.15 

Masih seputar kajian moderasi agama dan perkawinan lintas agama, penelitian Alyssa layak 

dihadirkan. Ia meneliti tentang fenomena pernikahan lintas agama di Indonesia dalam perspektif 

moderasi Islam. Penelitian tersebut menyodorkan kesimpulan tentang eksistensi moderasi Islam yang 

 
12 “Dian Ramadhan and Imam Qolyubi, ‘Religious Moderation as A Solution of Interfaith Marriages in Multicultural 

Society’, JASSP, 1.2 (2021), pp. 127–35.” 
13 “Lourine Joseph, ‘Moderation of Religion in the Family from the Perspective of Christian Religious Education’, Jurnal 

Pendidikan Agama Kristen (JUPAK), 3.2 (2023), pp. 92–102.” 
14 “Alyssa Provencio and Stacey E. McElroy-Heltzel, ‘The Roles of Spiritual Fortitude and Religious Orientation in 

Relationship Quality for Interfaith Couples’, Journal of Psychology and Theology, 22 August 2024, p. 

00916471241269030, doi:10.1177/00916471241269030.” 
15 “Selvi Rahmadania, ‘Religious Tolerance and Family Dynamics: A Study of Interfaith Households in Solok Selatan, 

West Sumatra’, Islamic Thought Review, 2.2 (2024), pp. 178–89.” 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1
https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/


 

 

 

 

 

338 

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi No.36/E/KPT/2019, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1 , https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/  
 

Vol. 10 No. 06    

NOP 2025            

dinilainya kompatibel sebagai Solusi meminimalisir konflik dalam lingkup perkawinan beda agama. 

Hal itu menurutnya, karena moderasi Islam menawarkan pendekatan holistik dalam menyikapi 

pernikahan lintas agama. Keputusan dalam pernikahan ini harus mempertimbangkan berbagai aspek, 

termasuk keyakinan agama, aspek mental, moral, dan sosial. Moderasi Islam menjadi instrumen 

penting dalam menghadapi fenomena ini, dengan menekankan keseimbangan dan toleransi dalam 

kehidupan beragama dan bermasyarakat.16 

Urgensi moderasi beragama sebagaimana dalam penelitian di atas juga dikaji oleh Selvi 

Rahmadania. Fokus kajiannya adalah tentang pentingnya moderasi beragama dalam keluarga untuk 

menciptakan keharmonisan dan toleransi. Melalui studi kepustakaan, ia menyimpulkan bahwa 

moderasi beragama dapat menjadi fondasi untuk menciptakan keluarga harmonis dengan 

menginternalisasi nilai-nilai seperti tawassuth, tawazun, i'tidal (keadilan), tasamuh (toleransi), dan 

musawah (kesetaraan). Dengan menerapkan prinsip-prinsip ini dalam kehidupan keluarga, dapat 

tercipta lingkungan yang harmonis, memperkuat fondasi keluarga, serta mencegah keretakan 

keluarga yang dapat merusak kehidupan sosial.17 

Sementara dalam konteks yang lebih luas, di mana moderasi beragama dinilai kontributif 

dalam menjalin keharmonisan antara umat beragama di luar konteks hubungan keluarga ditemukan 

dalam kajian yang menelisik hubungan antara muslim sebagai minoritas dan Hindu sebagai mayoritas 

pasca tragedi bom Bali. Fokusnya adalah pada bagaimana kedua kelompok etnis-religius menjaga 

harmoni sosial pasca tragedi tersebut. Hasil penelitiannya menunjukkan bahwa kedua komunitas 

tersebut tetap menunjukkan sikap yang harmonis dengan tetap berpegang teguh pada sisi-sisi 

moderatisme seperti sikap saling menghargai, dan sikap saling menerima adanya perbedaan. Strategi 

yang dibangun adalah melalui kerja sama ekonomi, ikatan kekerabatan, dan pernikahan.18 

Sekalipun beberapa penelitian di atas sama-sama mengkaji aspek moderasi beragama 

kaitannya dengan terwujudunya kehidupan keluarga yang harmonis, jika dikaitkan dengan artikel 

penulis ini, masih dapat dibedakan dari berbagai aspek. Seperti aspek lokus penelitian, di mana para 

peneliti sebelumnya tidak menjadikan Tosari, Pasuruan, yang memiliki karakteristik budaya khas 

Suku Tengger sebagai lokusnya. Begitu dari aspek metodologis, di mana para peneliti sebelumnya 

lebih terfokus pada studi kepustakaan, dan hanya terdapat satu kajian yang menggunakan studi 

lapangan sekalipun lokusnya bukan Tosari, Pasuruan. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya 

melengkapi kajian terdahulu yang terfokus pada konsep moderasi beragama secara teoritis atau 

berfokus pada hubungan sosial dalam masyarakat luas, namun lebih dari itu, penelitian ini juga 

menawarkan perspektif yang lebih spesifik berbasis data empiris tentang internalisasi nilai moderasi 

beragama dalam keluarga pasangan nikah beda agama. 

 

 
16 “Rahmah, ‘The Concept of Islamic Moderation’. 
17 “Yoga Laksana Pamungkas, Mohammad Arifin, and Inneke Silvya Anggraini, ‘Strengthening Tolerance And Harmony 

In The Family Through The Concept Of Religious Moderation’, Proceeding International Conference on Islam and 

Education (ICONIE), 3.1 (2024), pp. 1999–2006 <http://103.142.62.229/index.php/iconie/article/view/2088> [accessed 

29 January 2025].” 
18 “Amin Tohari and Moch Khafidz Fuad Raya, ‘The Meaning of Religious Moderation on the Resilience of Muslim 

Minority in Balinese Hindus’, Journal of Contemporary Islam and Muslim Societies, 5.1 (2021), pp. 77–103.” 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1
https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/


 

 

 

 

 

339 

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi No.36/E/KPT/2019, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1 , https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/  
 

Vol. 10 No. 06    

NOP 2025            

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode etnografi19 dengan lokus di Kecamatan Tosari, Kabupaten 

Pasuruan, sebuah wilayah yang dikenal dengan tingkat pluralitas agama yang tinggi. Pemilihan 

metode etnografi dilandasi oleh tujuan penelitian untuk memahami secara mendalam dan holistik 

praktik internalisasi nilai-nilai moderasi beragama dalam kehidupan keluarga pasangan nikah beda 

agama. 

Subjek utama penelitian adalah pasangan nikah beda agama yang tinggal di Kecamatan Tosari. Untuk 

menjaring informan, digunakan teknik snowball sampling20, dimulai dari pasangan FT dan NM yang 

sebelumnya sudah memiliki kedekatan dengan peneliti. Dari wawancara awal dengan pasangan ini, 

peneliti kemudian memperoleh rekomendasi informan lain yang relevan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil 

Sejarah Penamaan Tosari 

Berbicara mengenai asal-usul Desa Tosari tidak bisa dilepaskan dari sejarah dan legenda 

masyarakat Tengger, karena pada dasarnya Desa Tosari berada di kawasan Pegunungan Tengger yang 

sarat dengan kisah historis dan tradisi budaya. Sebagaimana umumnya masyarakat adat di Nusantara, 

kisah asal-usul Tosari lebih banyak diwariskan melalui tradisi lisan dari generasi ke generasi, 

sehingga bercampur antara fakta sejarah dan mitologi local.21  

Menurut cerita lisan yang berkembang, pada zaman dahulu kawasan Tengger masih berupa 

hutan belantara yang sangat lebat. Di tengah hutan tersebut terdapat potensi alam yang belum 

tergarap, hingga suatu ketika ada seorang tokoh (namanya tidak diketahui dengan pasti) yang berniat 

membuka atau membabat hutan tersebut untuk dijadikan lahan perkebunan. Konteks sejarah 

menyebutkan bahwa pembukaan lahan ini terjadi pada masa setelah berkuasanya Vereenigde Oost-

Indische Compagnie (VOC), ketika tanaman komoditas seperti kopi mulai diperkenalkan secara luas 

di Jawa. Niat membuka hutan untuk ditanami kopi menunjukkan adanya pengaruh ekonomi kolonial 

yang turut membentuk perkembangan masyarakat local.22 

Dalam proses pembukaan hutan, penduduk menemukan sebuah mata air yang jernih dan 

melimpah. Keberadaan sumber air ini menjadi penopang utama kehidupan, baik untuk kebutuhan 

sehari-hari maupun untuk pengairan pertanian. Melihat pentingnya fungsi mata air tersebut, 

masyarakat setempat kemudian menamai kawasan ini dengan istilah Toyokoyo, yang secara harfiah 

berarti “air yang dapat menghasilkan kekayaan.” Nama ini merepresentasikan keyakinan masyarakat 

 
19 Mahendra, A., Ilhami, M. W., Nurfajriani, W. V., Afgani, M. W., & Sirodj, R. A. (2024). Metode Etnografi Dalam 

Penelitian Kualitatif. Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan, 10(17), 159-170. 
20 Fadhillah, A. S., Rahmaniah, M., Putri, S. D., Febrian, M. D., Prakoso, M. C., & Nurlaela, R. S. (2024). Sistem 

pengambilan contoh dalam metode penelitian. Karimah Tauhid, 3(6), 7228-7237. 
21 Harwan Dharma, Aji Manggala, and Kata Kunci, ‘Perubahan Sosial Di Tosari ( Studi Kasus Lunturnya Folklore 

Masyarakat Desa Tosari , Kecamatan Tosari , Kabupaten Pasuruan ) Pages 96-105 Social Change in Tosari ( Case Study 

of the Local Folklore Diminishment in Desa Tosari , Kecamatan Tosari , Kabupaten’, Indonesian Journal of Sociology, 

Education, and Development, 1.2 (2019), pp. 96–105. 
22 Putri Adeliya Nur Pangestu and Sukarman Sukarman, ‘Tradisi Upacara Adat Karo Di Desa Tosari Kecamatan Tosari 

Kabupaten Pasuruan’, JOB (Jurnal Online Baradha), 18.3 (2022), pp. 1157–76, doi:10.26740/job.v18n3.p1157-1176. 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1
https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/


 

 

 

 

 

340 

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi No.36/E/KPT/2019, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1 , https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/  
 

Vol. 10 No. 06    

NOP 2025            

bahwa keberadaan air merupakan sumber kesejahteraan. 

Seiring waktu, nama Toyokoyo dianggap kurang sesuai dan kemudian diubah menjadi Toyosari, 

dengan makna “air yang mempunyai nilai sangat tinggi.” Perubahan nama ini mencerminkan upaya 

masyarakat untuk menekankan nilai strategis sumber air sebagai simbol kemakmuran. Dalam 

perkembangannya, sebutan Toyosari disingkat atau disederhanakan menjadi Tosari, yang hingga kini 

menjadi nama resmi desa tersebut.23 

Dengan semakin bertambahnya penduduk dari waktu ke waktu, desa yang awalnya hanya 

dihuni oleh segelintir orang lambat laun berkembang menjadi sebuah komunitas masyarakat yang 

lebih besar. Pertumbuhan jumlah penduduk juga mendorong munculnya kebutuhan akan pemimpin 

atau kepala desa yang mampu mengatur kehidupan masyarakat. Keberadaan struktur pemerintahan 

desa ini dimaksudkan agar tercipta ketertiban, keamanan, dan kesejahteraan bersama. 

Asal-usul Tosari juga tidak dapat dipisahkan dari keberadaan masyarakat Tengger yang 

menjadi penghuni utama wilayah ini. Secara historis, masyarakat Tengger diyakini sebagai keturunan 

langsung dari keluarga dan pengikut kerajaan Majapahit yang melarikan diri ke kawasan pegunungan 

setelah keruntuhan kerajaan pada abad ke-15. Identitas ini melekat kuat dalam kesadaran kolektif 

masyarakat Tengger, sehingga adat istiadat Hindu-Brahmanik yang diwarisi dari leluhur Majapahit 

tetap dijaga hingga sekarang. 

Tradisi keagamaan dan kebudayaan masyarakat Tengger di Tosari masih dapat ditemukan 

dalam berbagai ritual adat yang diselenggarakan secara rutin. Di antaranya adalah upacara Kasada 

yang dilaksanakan setiap tahun di Gunung Bromo sebagai bentuk persembahan kepada Sang Hyang 

Widhi dan leluhur, serta upacara Unan-Unan yang menjadi perayaan penting dalam siklus kehidupan 

masyarakat Tengger. Upacara-upacara tersebut tidak hanya bernilai religius, tetapi juga berfungsi 

memperkuat solidaritas sosial dan identitas budaya.24 

Dengan demikian, asal-usul Desa Tosari memperlihatkan adanya keterkaitan antara faktor 

lingkungan alam, sejarah kolonial, mitologi lokal, dan warisan budaya Hindu Tengger. Nama Tosari 

lahir dari simbol air sebagai sumber kehidupan dan kemakmuran, sementara identitas masyarakatnya 

dibentuk oleh warisan sejarah Majapahit yang masih lestari hingga kini. Keberadaan tradisi adat yang 

tetap dijaga meskipun berada di tengah arus modernisasi menunjukkan bahwa Tosari bukan sekadar 

sebuah desa, melainkan juga pusat tradisi budaya Tengger yang penting di wilayah Pasuruan.  

Desa Tosari merupakan salah satu wilayah administratif di Kecamatan Tosari, Kabupaten 

Pasuruan, Provinsi Jawa Timur. Secara geografis, desa ini terletak di kawasan Pegunungan Tengger 

dengan ketinggian kurang lebih 1.700 meter di atas permukaan laut. Letak geografis tersebut 

memberikan karakteristik iklim sejuk hingga dingin, serta dikelilingi oleh perbukitan dan lereng 

Gunung Bromo yang menambah kekhasan lanskap alamnya. Posisi strategis Desa Tosari juga 

menjadikannya sebagai salah satu jalur utama menuju kawasan Taman Nasional Bromo Tengger 

 
23 Dimas Puji Utomo, Nuriah Yuliati, and Mirza Andrian Syah, ‘Analisis Pemenuhan Kebutuhan Ekonomi Rumah Tangga 

Petani Kentang Di Desa Tosari Kecamatan Tosari Kabupaten Pasuruan’, Journal of Management : Small and Medium 

Enterprises (SMEs), 17.3 (2024), pp. 1277–85, doi:10.35508/jom.v17i3.14487. 
24 Hasnia Imroatis Syarifah, ‘Menengok Kearifan Lokal : Upacara Unan-Unan Dan Nilai Pendidikan Moderasi Beragama 

Suku Tengger’, An-Nas, 8.1 (2024), pp. 82–98, doi:10.32665/annas.v8i1.3009. 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1
https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/


 

 

 

 

 

341 

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi No.36/E/KPT/2019, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1 , https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/  
 

Vol. 10 No. 06    

NOP 2025            

Semeru, sehingga memiliki nilai penting baik dari aspek geografis maupun pariwisata.25 Adapun 

batas-batas wilayah Desa Tosari adalah sebagai berikut: a) Sebelah Utara: Desa Wonokitri; b) Sebelah 

Selatan: Desa Ngadiwono; c) Sebelah Timur: Desa Mororejo; d) Sebelah Barat: Desa Podokoyo. 

Wilayah Desa Tosari tergolong tidak terlalu luas apabila dibandingkan dengan desa-desa lain 

di Kecamatan Tosari. Kondisi topografinya didominasi oleh perbukitan curam, lembah, serta lahan 

kering yang umumnya dimanfaatkan untuk kegiatan pertanian. Berdasarkan data terbaru dari BPS 

Kabupaten Pasuruan, jumlah penduduk desa ini tercatat lebih dari seribu jiwa dengan mayoritas 

berasal dari etnis Tengger. Aktivitas ekonomi masyarakat sebagian besar bertumpu pada sektor 

pertanian dataran tinggi dengan hasil utama berupa kentang, wortel, kubis, serta berbagai jenis 

sayuran lainnya. Di samping itu, sejumlah warga juga mengembangkan usaha penunjang pariwisata, 

seperti pengelolaan homestay, warung makan, hingga jasa pelayanan wisata.26 

Komposisi agama di Desa Tosari relatif unik. Mayoritas masyarakat Tengger memeluk agama 

Hindu Tengger, namun terdapat pula komunitas masyarakat Muslim yang hidup berdampingan 

secara rukun dan harmonis. Hal ini menjadikan Desa Tosari sebagai salah satu contoh nyata 

kerukunan antarumat beragama di wilayah Pasuruan. Seiring dengan berkembangnya pariwisata 

Gunung Bromo, Desa Tosari kini ditetapkan sebagai salah satu Desa Wisata oleh Pemerintah 

Kabupaten Pasuruan. Program desa wisata ini mendorong masyarakat untuk mengembangkan 

atraksi budaya, paket homestay, dan ekonomi kreatif berbasis kearifan lokal. Salah satu program 

unggulan adalah Kampung Kelir Tosari, yang menghadirkan suasana kampung wisata dengan rumah-

rumah berwarna cerah, serta kegiatan wisata edukatif berbasis budaya Tengger.27 

Dengan potensi alam dan budaya yang dimiliki, Desa Tosari kini dikenal tidak hanya sebagai 

permukiman tradisional masyarakat Tengger, tetapi juga sebagai destinasi wisata budaya dan alam 

yang penting di Jawa Timur.  

Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kehidupan Keluarga 

Nilai Toleransi 

a. Penghormatan terhadap Ibadah Masing-Masing Pasangan 

Keluarga nikah beda agama di Tosari menampilkan sikap saling menghormati dalam 

menjalankan ritual keagamaan. Dari wawancara, seorang istri beragama Hindu28 menyebutkan 

bahwa suaminya yang Muslim selalu menghargai waktu-waktu penting dalam kalender Hindu, 

seperti Galungan dan Kuningan. Meskipun tidak ikut serta dalam sembahyang, suaminya tetap 

membantu menyiapkan keperluan rumah tangga agar istrinya bisa fokus beribadah. Sebaliknya, 

ketika bulan Ramadan tiba, sang istri menyiapkan makanan sahur sebagai wujud penghormatan 

terhadap keyakinan suaminya. 

 
25 Ida Rochmawati, Imroatul Azizah, and Amang Fathurrohman, ‘Strengthening the Local Women’s Forum in Tosari 

Pasuruan District as an Early Detection of Social Conflict in the Tengger Tribe’, Soeropati: Journal of Community Service, 

6.2 (2024), pp. 214–34, doi:10.35891/js.v6i2.4971. 
26 Renie Siska Azizah, ‘Proses Keberagaman Anak Pada Pasangan Beda Agama Di Desa Tosari Kabupaten Pasuruan’, in 

Efektifitas Penyuluhan Gizi Pada Kelompok 1000 HPK Dalam Meningkatkan Pengetahuan Dan Sikap Kesadaran Gizi, 

no. 3 (unpublished, 2015), III. 
27 Azizah, ‘Proses Keberagaman Anak Pada Pasangan Beda Agama Di Desa Tosari Kabupaten Pasuruan’. 
28 Wawancara dengan SM pada tanggal 28 September 2025 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1
https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/


 

 

 

 

 

342 

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi No.36/E/KPT/2019, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1 , https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/  
 

Vol. 10 No. 06    

NOP 2025            

Observasi lapangan29 memperlihatkan suasana rumah tangga pasangan beda agama saat Idul 

Fitri. Istri yang non-Muslim tetap terlibat dalam persiapan, mengenakan pakaian rapi, dan 

mendampingi suami bersilaturahmi ke tetangga Muslim. Sikap ini menandakan bahwa toleransi 

tidak hanya dipahami sebagai konsep, melainkan diwujudkan dalam bentuk dukungan konkret 

terhadap aktivitas keagamaan pasangan. 

b. Pola Pengasuhan Anak dalam Keluarga Beda Agama 

Salah satu tantangan besar pasangan beda agama adalah dalam hal pengasuhan anak. FT30, 

seorang ayah Muslim dengan istri Hindu, menjelaskan bahwa mereka membiarkan anak-anak 

untuk mengenal dua tradisi agama sekaligus. Anak-anak diajak ke pura saat ada upacara 

keluarga, namun juga dibawa ke masjid ketika ada perayaan besar Islam. Mereka sepakat untuk 

memberi kebebasan anak menentukan pilihan agamanya setelah dewasa. 

Hal ini diperkuat oleh hasil observasi31 pada sebuah keluarga di Tosari. Anak-anak terlihat 

mengikuti lomba kampung bersama teman sebaya, tanpa ada stigma terkait perbedaan agama 

orang tuanya. Pengasuhan yang terbuka semacam ini menumbuhkan pemahaman sejak dini 

bahwa agama berbeda tidak harus memisahkan relasi keluarga. 

c. Peran Keluarga Besar dalam Mendukung Toleransi 

Keluarga besar memainkan peran penting dalam menjaga harmonisasi pasangan beda agama. 

Dalam wawancara, NM32 menceritakan bahwa orang tua mereka sempat khawatir ketika 

anaknya menikah beda agama. Namun, seiring waktu, keluarga besar akhirnya menerima dan 

ikut merawat cucu-cucu tanpa membedakan latar keyakinan. Mereka bahkan sepakat untuk 

tidak memperdebatkan soal agama saat acara keluarga besar, demi menjaga keharmonisan. 

Observasi33 pada sebuah acara arisan keluarga menunjukkan bahwa meskipun ada anggota 

keluarga yang berbeda agama, kegiatan berjalan akrab dan penuh canda. Hal ini menunjukkan 

bahwa toleransi yang diinternalisasi pasangan turut menular ke keluarga besar. 

 
Nilai Komitmen Kebangsaan 

a. Keterlibatan Keluarga dalam Kegiatan Sosial Desa 

Komitmen kebangsaan keluarga nikah beda agama tercermin dari keterlibatan mereka dalam 

kegiatan sosial. RH34 menyebutkan bahwa mereka rutin ikut gotong royong membersihkan 

saluran air desa bersama warga Hindu, Muslim, maupun Kristen. Bagi mereka, kerja sama sosial 

ini adalah bukti bahwa identitas kebangsaan lebih penting daripada perbedaan agama. 

Observasi35 pada kegiatan bersih desa memperlihatkan pasangan beda agama bekerja bersama 

kelompok warga lain tanpa diperlakukan berbeda. Mereka menjadi bagian integral dari 

masyarakat, meneguhkan bahwa keterlibatan sosial adalah bentuk nyata komitmen kebangsaan. 

 
29 Observasi lapangan Nilai-Nilai Moderasi Beragama Pasangan Beda Agama pada tanggal 28 September 2025 
30 Wawancara dengan FT pada tanggal 29 September 2025 
31 Observasi lapangan Nilai-Nilai Moderasi Beragama Pasangan Beda Agama pada tanggal 30 September 2025 
32 Wawancara dengan NM pada tanggal 1 Oktober 2025 
33 Observasi lapangan Nilai-Nilai Moderasi Beragama Pasangan Beda Agama pada tanggal 27 September 2025 
34 Wawancara dengan RH pada tanggal 2 Oktober 2025 
35 Observasi lapangan Nilai-Nilai Moderasi Beragama Pasangan Beda Agama pada tanggal 1 Oktober 2025 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1
https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/


 

 

 

 

 

343 

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi No.36/E/KPT/2019, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1 , https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/  
 

Vol. 10 No. 06    

NOP 2025            

b. Partisipasi Anak dalam Kegiatan Sekolah Lintas Agama 

Anak-anak dari keluarga beda agama di Tosari juga menjadi teladan komitmen kebangsaan. 

Menurut NA36, anak mereka yang bersekolah di SD negeri seringkali mengikuti perayaan 

keagamaan di sekolah, baik yang bernuansa Islam maupun Hindu. Kehadiran mereka dalam 

kegiatan lintas agama memperlihatkan sikap inklusif yang menumbuhkan identitas sebagai 

warga negara Indonesia, bukan semata-mata identitas agama. 

c. Keterlibatan dalam Peringatan Hari Besar Nasional 

RK37 menceritakan bahwa keluarga mereka selalu terlibat dalam peringatan Hari 

Kemerdekaan RI. Anak-anak ikut lomba, sementara orang tua bergabung dalam panitia 

penyelenggara. Menurut mereka, ini adalah cara untuk menanamkan nilai cinta tanah air yang 

tidak boleh kalah oleh perbedaan keyakinan. 

Observasi38 pada perayaan kampung di Tosari memperlihatkan pasangan beda agama ikut 

bergabung dalam barisan peserta karnaval, bahkan menampilkan kostum adat daerah sebagai 

simbol keberagaman. 

 

Nilai Anti-Kekerasan 

a. Strategi Resolusi Konflik Rumah Tangga 

Konflik rumah tangga tidak bisa dihindari, tetapi pasangan beda agama di Tosari memilih 

menyelesaikan perbedaan dengan cara damai. RH39 menyebutkan bahwa ketika terjadi 

pertengkaran, mereka menekankan bahwa masalah bukan karena agama. “Kalau ada masalah, 

kita bicara sebagai suami istri, bukan sebagai Muslim dan Hindu,” tegasnya. 

b. Peran Komunikasi dalam Meredam Perbedaan 

SM40 mengungkapkan bahwa komunikasi adalah kunci utama. Mereka terbiasa 

mengadakan “forum kecil keluarga” setiap ada persoalan, di mana semua anggota rumah tangga 

diberi kesempatan menyampaikan pandangan. Hal ini mencegah munculnya prasangka negatif 

yang bisa memicu kekerasan. 

Observasi41 menunjukkan bahwa dalam sebuah perbedaan terkait keuangan rumah tangga, 

pasangan memilih duduk bersama sambil melibatkan anak sulung mereka untuk ikut 

memberikan pendapat. Situasi berlangsung hangat tanpa meninggikan suara. 

c. Mekanisme Keluarga Besar dalam Mendukung Penyelesaian Damai 

Dalam beberapa kasus, keluarga besar ikut membantu meredam konflik. FI42 menceritakan 

bahwa saat ada perselisihan, orang tua dari kedua belah pihak ikut menasihati tanpa membawa 

 
36 Wawancara dengan NA pada tanggal 1 Oktober 2025 
37 Wawancara dengan RK pada tanggal 2 Oktober 2025 
38 Observasi lapangan Nilai-Nilai Moderasi Beragama Pasangan Beda Agama pada tanggal 2 Oktober 2025 
39 Wawancara dengan RH pada tanggal 3 Oktober 2025 
40 Wawancara dengan SM pada tanggal 4 Oktober 2025 
41 Observasi lapangan Nilai-Nilai Moderasi Beragama Pasangan Beda Agama pada tanggal 3 Oktober 2025 
42 Wawancara dengan FI pada tanggal 4 Oktober 2025 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1
https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/


 

 

 

 

 

344 

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi No.36/E/KPT/2019, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1 , https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/  
 

Vol. 10 No. 06    

NOP 2025            

isu agama. Pendekatan ini memperlihatkan bahwa anti-kekerasan bukan hanya dijaga oleh 

pasangan, tetapi juga oleh lingkungan keluarga besar. 

 

Nilai Akomodatif terhadap Tradisi Lokal 

a. Keterlibatan Keluarga dalam Upacara Adat 

Tosari dikenal dengan tradisi Kasada dan upacara adat lainnya. ME43 menuturkan bahwa 

mereka selalu ikut berpartisipasi dalam persiapan upacara, meski tidak semua ritual diikuti. Hal 

ini dipandang sebagai bentuk penghormatan terhadap budaya lokal sekaligus sarana mempererat 

persaudaraan. 

Observasi44 pada perayaan Kasada menunjukkan bahwa pasangan beda agama hadir membawa 

sesajen bersama warga Hindu lain. Meski berbeda keyakinan, mereka diterima dan dianggap 

bagian dari komunitas. 

b. Peran Budaya Lokal dalam Memperkuat Identitas Keluarga 

Budaya lokal juga memperkuat identitas keluarga. SK45 menyebutkan bahwa dengan 

mengikuti tradisi desa, anak-anak mereka tidak merasa terasing. Sebaliknya, mereka bangga 

menjadi bagian dari masyarakat Tosari yang dikenal sebagai Kecamatan Bhinneka Tunggal Ika. 

Dari temuan di atas, terlihat bahwa internalisasi nilai-nilai moderasi beragama berkontribusi 

besar terhadap ketahanan keluarga pasangan nikah beda agama. Toleransi menjadi fondasi dalam 

relasi sehari-hari, komitmen kebangsaan menjaga keterhubungan dengan masyarakat luas, anti-

kekerasan memastikan penyelesaian konflik yang sehat, sementara akomodatif terhadap tradisi 

lokal memperkuat rasa memiliki terhadap komunitas. 

Dengan jumlah penduduk 19.555 jiwa yang mayoritas Hindu, keberadaan minoritas Muslim 

dan Kristen di Tosari tidak menimbulkan gesekan berarti. Justru, pasangan beda agama menjadi 

teladan nyata bagaimana perbedaan bisa dikelola menjadi kekuatan, bukan sumber konflik. 

Praktik moderasi beragama yang mereka jalankan berfungsi sebagai modal sosial yang bukan 

hanya menjaga keutuhan rumah tangga, tetapi juga memperkuat kohesi sosial di tingkat 

masyarakat. 

 
Pembahasan 

Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama oleh Pasangan Nikah Beda Agama 

Interpretasi Hasil 

Temuan penelitian mengenai internalisasi nilai-nilai moderasi beragama dalam kehidupan 

keluarga pasangan nikah beda agama di Tosari, Pasuruan, menunjukkan bahwa moderasi bukan 

hanya konsep normatif, tetapi telah menjadi praktik nyata dalam kehidupan rumah tangga dan sosial 

mereka. Empat nilai utama yang teridentifikasi—toleransi, komitmen kebangsaan, anti-kekerasan, 

 
43 Wawancara dengan ME pada tanggal 5 Oktober 2025 
44 Observasi lapangan Nilai-Nilai Moderasi Beragama Pasangan Beda Agama pada tanggal 6 Oktober 2025 
45 Wawancara dengan SK pada tanggal 6 Oktober 2025 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1
https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/


 

 

 

 

 

345 

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi No.36/E/KPT/2019, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1 , https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/  
 

Vol. 10 No. 06    

NOP 2025            

dan akomodatif terhadap tradisi lokal—menjadi fondasi kokoh dalam menjaga ketahanan keluarga 

sekaligus memperkuat kohesi sosial masyarakat Tosari. 

a. Nilai Toleransi 

Makna dari temuan ini memperlihatkan bahwa toleransi dalam keluarga beda agama bukan 

sekadar menerima perbedaan, melainkan diwujudkan dalam bentuk partisipasi aktif dan saling 

mendukung kegiatan keagamaan pasangan. Hal ini sejalan dengan konsep moderasi beragama 

dari Kementerian Agama RI46, yang menekankan toleransi sebagai kemampuan menghormati 

praktik keyakinan pihak lain tanpa harus kehilangan identitas diri. 

Praktik penghormatan terhadap ibadah pasangan dan pola pengasuhan anak yang memberi 

kebebasan memilih agama memperlihatkan bahwa keluarga di Tosari menginternalisasi nilai 

toleransi secara dinamis. Mereka tidak sekadar menghindari konflik, tetapi juga menciptakan 

ruang dialog dan pengalaman spiritual ganda bagi anak. Dengan demikian, rumusan masalah 

mengenai bagaimana nilai moderasi diinternalisasikan dalam kehidupan keluarga terjawab: 

toleransi hadir dalam bentuk dukungan emosional, partisipasi simbolis, serta pengasuhan yang 

inklusif. 

b. Nilai Komitmen Kebangsaan 

Temuan bahwa keluarga beda agama aktif dalam gotong royong, kegiatan sekolah lintas 

agama, hingga peringatan hari besar nasional, memperlihatkan komitmen kebangsaan mereka 

lebih dominan daripada sekadar identitas keagamaan. Menurut teori modal sosial47, keterlibatan 

dalam kegiatan kolektif memperkuat rasa saling percaya dan solidaritas sosial. Dalam konteks 

ini, pasangan beda agama di Tosari meneguhkan bahwa ikatan kebangsaan menjadi landasan 

integrasi sosial. 

Interpretasi ini menjawab rumusan masalah kedua, bahwa faktor pendukung penerapan 

nilai moderasi bukan hanya berasal dari kesepakatan internal keluarga, tetapi juga dari ruang 

sosial yang memberikan peluang interaksi lintas agama. Identitas sebagai warga negara Indonesia 

mengatasi potensi disintegrasi akibat perbedaan keyakinan. 

c. Nilai Anti-Kekerasan 

Strategi resolusi konflik damai, forum komunikasi keluarga, hingga dukungan keluarga 

besar menunjukkan bahwa anti-kekerasan diinternalisasi melalui budaya komunikasi dan 

pendekatan kekeluargaan. Teori conflict resolution48 menekankan bahwa komunikasi terbuka dan 

mediasi pihak ketiga adalah kunci meredam konflik. Hal ini tampak jelas dalam praktik keluarga 

Tosari yang selalu menekankan identitas relasi suami-istri, bukan identitas agama, ketika 

berselisih. 

 
46 Haitomi, F., Sari, M., & Isamuddin, N. F. A. B. N. (2022). Moderasi Beragama dalam Perspektif Kementerian Agama 

Republik Indonesia: Konsep dan Implementasi. Al-Wasatiyah: Journal of Religious Moderation, 1(1), 66-83. 
47 Sayuti, R. H., Mulyawati, S., Juniarsih, N., Nurjannah, S., & Hadi, A. P. (2024). Modal Sosial dan Pembangunan 

Masyarakat. Yogyakarta: Yayasan Sahabat Alam Rafflesia. 
48 Elvandari, S. S., & Safitri, D. (2025). Resolusi Konflik Sosial Antar Kelurahan Melalui Bale Mediasi Di Kota Mataram 

Provinsi Nusa Tenggarat Barat (Studi Kasus Konflik Sosial Kelurahan Monjok Culik Dan Karang Taliwang, Kota 

Mataram, Provinsi Nusa Tenggara Barat) (Doctoral dissertation, IPDN). 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1
https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/


 

 

 

 

 

346 

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi No.36/E/KPT/2019, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1 , https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/  
 

Vol. 10 No. 06    

NOP 2025            

Dengan demikian, moderasi beragama bukan sekadar membatasi potensi kekerasan, tetapi juga 

membangun sistem komunikasi keluarga yang preventif. Hal ini menjawab rumusan masalah 

tentang bagaimana nilai moderasi beragama mendukung ketahanan keluarga: dengan 

menegasikan kekerasan dan menggantinya dengan dialog. 

d. Nilai Akomodatif terhadap Tradisi Lokal 

Keterlibatan dalam upacara adat Kasada dan tradisi desa menunjukkan bahwa pasangan 

beda agama tidak menutup diri dari budaya lokal, melainkan menjadikannya ruang netral untuk 

memperkuat identitas keluarga. Hal ini sejalan dengan konsep akulturasi49, yang menekankan 

bahwa penerimaan budaya lokal tanpa kehilangan identitas diri dapat memperkuat harmoni 

sosial. 

Temuan ini menegaskan bahwa nilai akomodatif membantu keluarga membangun sense of 

belonging di masyarakat Tosari. Identitas ganda—agama dan budaya—dikelola sebagai kekuatan 

untuk mempererat integrasi sosial. 

e. Praktik Moderasi dalam Kehidupan Sehari-hari 

Temuan tambahan terkait pola pengasuhan anak, strategi komunikasi keluarga, pembagian 

peran, hingga kehadiran dalam ritual pasangan memperlihatkan bahwa moderasi beragama 

bukan teori abstrak, tetapi dipraktikkan secara konkret dalam rutinitas rumah tangga. Anak-

anak belajar tentang keberagaman sejak dini, pasangan menghindari diskusi yang berpotensi 

memicu perbandingan agama, dan kehadiran simbolis dalam ritual pasangan memperlihatkan 

bahwa moderasi dihidupi, bukan sekadar dipahami. 

Hal ini memperkuat argumen bahwa moderasi beragama berkontribusi langsung terhadap 

ketahanan keluarga. Ketahanan keluarga terbentuk karena adanya kemampuan beradaptasi, 

komunikasi sehat, dan penerimaan terhadap perbedaan, baik dalam lingkup rumah tangga 

maupun masyarakat. 

Secara teoritis, temuan ini meneguhkan kerangka moderasi beragama yang meliputi empat 

pilar: toleransi, komitmen kebangsaan, anti-kekerasan, dan akomodatif terhadap budaya lokal. 

Dalam konteks Tosari, internalisasi nilai-nilai tersebut menghasilkan model ketahanan keluarga 

yang unik, yakni Toleransi menumbuhkan harmoni internal keluargat; Komitmen kebangsaan 

memperluas integrasi sosial di masyarakat; Anti-kekerasan menjaga stabilitas emosional dan 

relasi rumah tangga; Akomodatif terhadap tradisi lokal memperkuat identitas kolektif dalam 

komunitas. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa internalisasi nilai-nilai moderasi beragama 

berfungsi sebagai modal sosial yang memungkinkan pasangan beda agama di Tosari membangun 

rumah tangga harmonis sekaligus memperkuat kohesi sosial di tengah masyarakat multikultural. 

Rumusan masalah penelitian terjawab secara komprehensif melalui temuan ini. 

 

 
49 Putri, B. T. V. K. H., Selawati, E., Mukti, M. A. B., Nindya, P. S., & Hariyanto, Y. (2025). Akulturasi Dalam Perspektif 

Islam: Adaptasi Budaya Lokal Tanpa Kehilangan Nilai-Nilai Religiusitas. Jurnal Integrasi Pengetahuan Disiplin, 6(1). 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1
https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/


 

 

 

 

 

347 

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi No.36/E/KPT/2019, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1 , https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/  
 

Vol. 10 No. 06    

NOP 2025            

Reposisi Temuan Penelitian dengan Penelitian Terdahulu 

Hasil penelitian ini memperlihatkan bahwa internalisasi nilai-nilai moderasi beragama 

dalam keluarga pasangan nikah beda agama di Tosari berlangsung melalui empat aspek utama: 

toleransi, komitmen kebangsaan, anti-kekerasan, dan akomodatif terhadap tradisi lokal. Temuan 

ini konsisten sekaligus memperluas kajian terdahulu tentang harmoni sosial masyarakat 

Tengger. 

Pertama, temuan mengenai toleransi dalam rumah tangga (misalnya penghormatan 

terhadap ibadah pasangan dan pola pengasuhan anak yang terbuka) sejalan dengan penelitian 

Dicky Nur Rahman yang menegaskan bahwa sikap toleransi adalah ciri khas masyarakat Tosari, 

bahkan membuat praktik nikah beda agama menjadi hal yang lumrah. Namun, penelitian ini 

memberi perspektif baru dengan menyoroti bagaimana toleransi itu tidak berhenti pada ranah 

sosial masyarakat, melainkan diinternalisasi dalam lingkup keluarga inti, terutama dalam strategi 

pengasuhan anak dan pembagian peran rumah tangga. 

Kedua, temuan mengenai akomodasi terhadap budaya lokal seperti keterlibatan dalam 

ritual Kasada meneguhkan hasil penelitian Sadewo yang menunjukkan bahwa nilai budaya lokal 

berperan menjaga harmoni antarumat beragama di Tosari. Namun, penelitian ini mengonfirmasi 

pada level mikro bahwa budaya lokal tidak hanya menjaga relasi sosial antarkelompok, 

melainkan juga menguatkan identitas keluarga beda agama agar anak-anak merasa diterima 

sebagai bagian dari komunitas. 

Ketiga, hasil penelitian ini juga mengafirmasi penelitian Zainul Ahwan mengenai peran 

tokoh adat seperti Dukun Pandita. Meski penelitian ini tidak secara langsung meneliti peran elite 

lokal, data menunjukkan bahwa keberterimaan masyarakat terhadap pasangan beda agama 

dalam tradisi lokal merupakan cerminan kepemimpinan inklusif yang membentuk ruang sosial 

akomodatif bagi keluarga lintas agama. 

Keempat, praktik moderasi dalam kehidupan sehari-hari, khususnya melalui komunikasi 

damai dan penyelesaian konflik tanpa kekerasan, memperluas temuan Tohari dan Azizah tentang 

negosiasi adat dan agama dalam ritual walagara. Jika Tohari dan Azizah menekankan aspek ritual 

hibrida, penelitian ini mengungkap dinamika hibriditas serupa dalam relasi rumah tangga: 

adanya titik temu antara ajaran agama dan praktik keluarga sehari-hari. 

Dibandingkan dengan penelitian di luar Tosari, misalnya penelitian di Sumatera Barat 

maupun kajian Alyssa tentang moderasi Islam, hasil ini mengonfirmasi bahwa toleransi adalah 

faktor kunci keharmonisan rumah tangga lintas agama. Namun, penelitian ini menawarkan 

kontribusi baru dengan menekankan moderasi beragama sebagai sumber ketahanan keluarga, 

bukan sekadar harmoni sosial. Dengan demikian, penelitian ini mengisi celah kajian terdahulu 

yang cenderung berhenti pada tingkat komunitas atau konseptual, dan belum banyak 

mengungkap mekanisme internalisasi moderasi di tingkat keluarga. 

Oleh karenanya, temuan ini setidaknya berimplikasi pada sisi teoretis dan praktis 

sekaligus. Pada aspek teoretis, penelitian ini memperkuat teori moderasi beragama yang digagas 

oleh Kementerian Agama RI, terutama empat indikatornya yaitu, toleransi, komitmen 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1
https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/


 

 

 

 

 

348 

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi No.36/E/KPT/2019, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1 , https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/  
 

Vol. 10 No. 06    

NOP 2025            

kebangsaan, anti-kekerasan, dan akomodatif terhadap tradisi lokal. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa indikator-indikator tersebut dapat dioperasionalkan secara nyata dalam 

rumah tangga lintas agama. Dengan demikian, penelitian ini memberi sumbangan teoretis berupa 

model internalisasi moderasi beragama di tingkat keluarga, yang dapat dikembangkan lebih 

lanjut dalam studi-studi lintas disiplin seperti sosiologi keluarga dan psikologi agama. 

Sedangkan secara praktis, penelitian ini memberi gambaran bahwa keluarga beda agama di 

Tosari dapat menjadi role model dalam mengelola perbedaan melalui sikap moderat. Pola 

pengasuhan anak yang terbuka, komunikasi damai, dan keterlibatan dalam tradisi lokal dapat 

dijadikan praktik baik (best practice) bagi masyarakat lain yang menghadapi tantangan serupa. 

Penelitian ini juga bermanfaat bagi lembaga pendidikan dan tokoh agama untuk menyusun 

program penguatan toleransi berbasis keluarga. 

Di luar dua implikasi di atas, aspek yang tidak kalah pentingnya adalah terkait implikasi 

terhadap kebijakan yang seharusnya diwujudkan. Dengan kata lain, hasil penelitian ini memiliki 

relevansi bagi pembuat kebijakan, terutama dalam merumuskan program penguatan moderasi 

beragama di masyarakat majemuk. Pemerintah daerah maupun Kementerian Agama dapat 

menjadikan praktik keluarga beda agama di Tosari sebagai rujukan untuk mengembangkan 

kurikulum pendidikan keluarga berbasis moderasi beragama; Memperkuat forum lintas agama 

dengan melibatkan keluarga lintas agama sebagai narasumber dan menyusun kebijakan yang 

melindungi keberadaan keluarga beda agama agar tidak terdiskriminasi, sekaligus menjadikan 

mereka sebagai agen kohesi sosial. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya konsisten dengan kajian terdahulu tentang 

harmoni masyarakat Tosari, tetapi juga menghadirkan perspektif baru dengan fokus pada 

internalisasi moderasi beragama dalam keluarga sebagai basis ketahanan rumah tangga dan 

kontribusi nyata bagi kohesi sosial. 

 

KESIMPULAN 

Simpulan dari penelitian ini adalah bahwa internalisasi nilai-nilai moderasi beragama pada 

keluarga pasangan nikah beda agama di Tosari, Pasuruan, berlangsung nyata melalui empat pilar 

utama—toleransi, komitmen kebangsaan, anti-kekerasan, dan akomodatif terhadap tradisi 

lokal—yang tidak hanya menjaga keharmonisan rumah tangga, tetapi juga memperkuat kohesi 

sosial di masyarakat multikultural. Praktik moderasi tersebut tercermin dalam pola pengasuhan 

anak yang inklusif, komunikasi damai, keterlibatan dalam kegiatan sosial serta budaya lokal, dan 

partisipasi simbolis dalam ibadah pasangan, sehingga menghasilkan model ketahanan keluarga 

yang unik. 

 

ACKNOWLEDGEMENT 

Artikel ini berasal dari penelitian penulis yang berjudul Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama 

dan Kontribusinya terhadap Ketahanan Keluarga Pasangan Nikah Beda Agama (Studi Etnografi di 

Tosari, Pasuruan) yang didanai oleh Kementerian Agama Republik Indonesia melalui program 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1
https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/


 

 

 

 

 

349 

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi No.36/E/KPT/2019, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1 , https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/  
 

Vol. 10 No. 06    

NOP 2025            

LITAPDIMAS. Oleh karena itu, dalam kesempatan ini, penulis mengucapkan terima kasih yang 

sebesar-besarnya atas pendanaan yang dimaksudkan. 

 

 

Daftar Pustaka 

Adi, Haryo Pradipta, Fenomena proses perkawinan lintas agama dan makna keluarga berbeda 

agama (studi kasus di masyarakat Suku Tengger di desa Tosari, kabupaten Pasuruan), 2019 

<https://digilib.uns.ac.id/dokumen/78077/Fenomena-proses-perkawinan-lintas-agama-dan-makna-

keluarga-berbeda-agama-studi-kasus-di-masyarakat-Suku-Tengger-di-desa-Tosari-kabupaten-

Pasuruan> [accessed 28 January 2025] 

Azizah, Renie Siska, ‘Proses Keberagaman Anak Pada Pasangan Beda Agama Di Desa Tosari 

Kabupaten Pasuruan’, in Efektifitas Penyuluhan Gizi Pada Kelompok 1000 HPK Dalam 

Meningkatkan Pengetahuan Dan Sikap Kesadaran Gizi, no. 3 (unpublished, 2015), III 

Dharma, Harwan, Aji Manggala, and Kata Kunci, ‘Perubahan Sosial Di Tosari ( Studi Kasus 

Lunturnya Folklore Masyarakat Desa Tosari , Kecamatan Tosari , Kabupaten Pasuruan ) Pages 96-

105 Social Change in Tosari ( Case Study of the Local Folklore Diminishment in Desa Tosari , 

Kecamatan Tosari , Kabupaten’, Indonesian Journal of Sociology, Education, and Development, 1.2 

(2019), pp. 96–105 

Edi, Relit Nur, and others, ‘Penanaman Nilai Moral Dan Sikap Toleransi Bagi Keluarga Beda Agama’, 

Fikri: Jurnal Kajian Agama, Sosial Dan Budaya, 7.1 (2022), pp. 61–75 

Harjanto, Rudy, and others, ‘The Benefits And Challenges Of Same-Religious And Interfaith 

Marriages’, Russian Law Journal, 11.3 (2023), pp. 1139–50 

Jamaludin, Adon Nasrullah, ‘Religious Moderation: The Concept and Practice in Higher Education 

Institutions’, Al-Ishlah: Jurnal Pendidikan, 14.1 (2022), pp. 539–48 

Joseph, Lourine, ‘Moderation of Religion in the Family from the Perspective of Christian Religious 

Education’, Jurnal Pendidikan Agama Kristen (JUPAK), 3.2 (2023), pp. 92–102 

Kemenag, ‘Menag Resmikan Tosari sebagai Kecamatan Bhineka Tunggal Ika’, https://kemenag.go.id, 

n.d. <https://kemenag.go.id/nasional/menag-resmikan-tosari-sebagai-kecamatan-bhineka-tunggal-

ika-wvg4jv> [accessed 24 January 2025] 

Maurović, Ivana, Linda Liebenberg, and Martina Ferić, ‘A Review of Family Resilience: 

Understanding the Concept and Operationalization Challenges to Inform Research and Practice’, 

Child Care in Practice, 26.4 (2020), pp. 337–57, doi:10.1080/13575279.2020.1792838 

Pajarianto, Hadi, Imam Pribad, and Puspa Sari, ‘Tolerance between Religions through the Role of 

Local Wisdom and Religious Moderation’, HTS Teologiese Studies/Theological Studies, 78.4 (2022) 

<https://www.ajol.info/Index.Php/Hts/Article/View/246802> [accessed 28 January 2025] 

Pamungkas, Yoga Laksana, Mohammad Arifin, and Inneke Silvya Anggraini, ‘Strengthening 

Tolerance And Harmony In The Family Through The Concept Of Religious Moderation’, Proceeding 

International Conference on Islam and Education (ICONIE), 3.1 (2024), pp. 1999–2006 

<http://103.142.62.229/index.php/iconie/article/view/2088> [accessed 29 January 2025] 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1
https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/


 

 

 

 

 

350 

  
 

 

 

AL YASINI: Jurnal Keislaman, Sosial, Hukum dan Pendidikan 
Ter-akreditasi No.36/E/KPT/2019, ISSN: 25276603 (e), 25273175 (p) 
http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1 , https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/  
 

Vol. 10 No. 06    

NOP 2025            

Pangestu, Putri Adeliya Nur, and Sukarman Sukarman, ‘Tradisi Upacara Adat Karo Di Desa Tosari 

Kecamatan Tosari Kabupaten Pasuruan’, JOB (Jurnal Online Baradha), 18.3 (2022), pp. 1157–76, 

doi:10.26740/job.v18n3.p1157-1176 

Provencio, Alyssa, and Stacey E. McElroy-Heltzel, ‘The Roles of Spiritual Fortitude and Religious 

Orientation in Relationship Quality for Interfaith Couples’, Journal of Psychology and Theology, 22 

August 2024, p. 00916471241269030, doi:10.1177/00916471241269030 

Rahmadania, Selvi, ‘Religious Tolerance and Family Dynamics: A Study of Interfaith Households in 

Solok Selatan, West Sumatra’, Islamic Thought Review, 2.2 (2024), pp. 178–89 

Rahmah, Putri Jannatur, ‘The Concept of Islamic Moderation: A Response to the Polemics of 

Interfaith Marriage in Indonesia’, Muhammadiyah Law Review, 8.2 (2024) 

<http://www.ojs.ummetro.ac.id/index.php/law/article/view/3561> [accessed 29 January 2025] 

Ramadhan, Dian, and Imam Qolyubi, ‘Religious Moderation as A Solution of Interfaith Marriages in 

Multicultural Society’, JASSP, 1.2 (2021), pp. 127–35 

Rochmawati, Ida, Imroatul Azizah, and Amang Fathurrohman, ‘Strengthening the Local Women’s 

Forum in Tosari Pasuruan District as an Early Detection of Social Conflict in the Tengger Tribe’, 

Soeropati: Journal of Community Service, 6.2 (2024), pp. 214–34, doi:10.35891/js.v6i2.4971 

Salam, Nor, and Irwan Supriadin J, ‘Interfaith Marriage Among the Tengger-Tosari Community in 

Pasuruan: Between Religious Normativity and Cultural Reality’, FiTUA: Jurnal Studi Islam, 6.1 

(2025), pp. 127–39, doi:10.47625/fitua.v6i1.1091 

Shihab, M. Quraish, Perempuan (Lentera Hati, 2010) 

Suryadi, Firman, and Rina Puspita, ‘Interfaith Marriage and Its Implications for Children’s 

Education in Multicultural Families’, Indonesian Journal of Islamic Law, 6.2 (2023), pp. 37–55 

Syarifah, Hasnia Imroatis, ‘Menengok Kearifan Lokal : Upacara Unan-Unan Dan Nilai Pendidikan 

Moderasi Beragama Suku Tengger’, An-Nas, 8.1 (2024), pp. 82–98, doi:10.32665/annas.v8i1.3009 

Tohari, Amin, and Moch Khafidz Fuad Raya, ‘The Meaning of Religious Moderation on the 

Resilience of Muslim Minority in Balinese Hindus’, Journal of Contemporary Islam and Muslim 

Societies, 5.1 (2021), pp. 77–103 

Utomo, Dimas Puji, Nuriah Yuliati, and Mirza Andrian Syah, ‘Analisis Pemenuhan Kebutuhan 

Ekonomi Rumah Tangga Petani Kentang Di Desa Tosari Kecamatan Tosari Kabupaten Pasuruan’, 

Journal of Management : Small and Medium Enterprises (SMEs), 17.3 (2024), pp. 1277–85, 

doi:10.35508/jom.v17i3.14487 

 

 

 

http://doi.org/10.55102.alyasini.v9i1
https://ojs.alyasini.ac.id/index.php/alyasini/

